
Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

El relámpago oscuro1 

 

Jean Louis Sous 

Traducción: Marcelo Novas 

Revisión: Raquel Capurro y Marcelo Real 

                                                  

Sanguina2 

El cierre éclair3 se deslizó sobre tus caderas 

y toda la feliz tormenta de tu cuerpo enamorado 

en medio de las sombras 

de pronto estalló 

Y tus vestidos cayendo sobre el parqué encerado 

no hicieron más ruido 

que una cáscara de naranja cayendo sobre una alfombra 

Pero bajo nuestros pies 

sus pequeños botones nacarados crujían como semillas 

Sanguina 

hermosa fruta 

la punta de tu seno 

trazó una nueva línea del destino  

en el hueco de mi mano 

Sanguina 

hermosa fruta 

sol de noche.  

                             

Spectacle, Jacques Prévert, 1951 

                                                        
1 Nota de traducción: L’éclair-obscur. Juego homofónico con el claroscuro (le clair-obscur). 
2 N. de T.: Variedad de cítrico de pulpa rojiza. 
3 N. de T. fermeture éclair: también traducido como cremallera. 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

 

En esta tarde de fin de otoño, radiante pero de todos modos un poco pesada, en el año 

1973, dos amigos suizos pasean en las montañas del Valais, vagando y recogiendo a 

voluntad moras de aquí y allá, bordeando los campos. Súbitamente, el cielo se oscurece 

al punto que la luminosidad comienza a decrecer bruscamente. 

- “¿Viste el reláaaampago?”, dice uno. 

- “Y cóooomo”, le responde el otro4. 

En el mismo momento, en alguna parte en Francia, más precisamente en La Grande 

Motte, cerca de Montpellier, en ocasión del Congreso de la École Freudienne de Paris5,  

ese mismo viernes 2 de noviembre de 1973, Jacques Lacan se dice tomado por eso que 

escuchó en una sala, de la boca de una persona (de la que lamenta no poder rendirle 

homenaje) y que hablaba del pase como “algo cómo el relámpago”. Esta formulación 

parece tocarlo, haber dado en el blanco, en la medida que es donde pudo decir 

previamente que él había tenido  conocimiento del seminario que Fink y Heidegger 

habían consagrado al comentario de los Fragmentos de Heráclito6 (semestre de invierno 

1966-1967). El significante enunciado por esta persona (¿pero es un significante, una 

intensidad?) parece enigmáticamente representarlo cerca de Heráclito, como si esta 

imantación, ella misma relámpago, esta doble polaridad, polarizase el campo de un 

posible esclarecimiento del pase. En efecto, él confía a su auditorio que su propio 

entorno le procuró ese texto y que no ha tenido tiempo más que para leer dos capítulos. 

No sabemos, no sabremos nunca cómo dicha persona percibía esa palabra o cómo 

entendía ese vocablo “relámpago”. Por el contrario, si ustedes regresan a las primeras 

lecciones del seminario de Fink y Heidegger sobre esas “cosas del pensamiento”, se 

puede fácilmente conjeturar que Jacques Lacan hace referencia al fragmento 64 de 

Heráclito: 

τα δε παντα οιακιζει Κεραυνοs 

                                                        
4 N. de T.: Ver nota 19. 
5 Lettres de l’École Freudienne, No 15, junio de 1975. 
6 Martin Heidegger, Eugène Fink, Héraclite, Paris, Tel-Gallimard, 1973. [Hay traducción al español, 

Martín Heidegger y Eugen Fink, Heráclito, Barcelona, Ariel, 1986, traducción de Jacobo Muñoz y 

Salvador Mas]. 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

el que desde el principio nos plantea vertiginosos problemas de traducción7. ¿Se trata de 

cosas reunidas bajo el referencial general del Universo o de su multiplicidad? ¿Es el 

rayo, el trueno o el relámpago el que corresponde a ese término griego de Keraunos8 del 

que podemos notar además que está escrito con una mayúscula? El momento del rayo 

está ligeramente  desfasado con relación al instante del relámpago, en la relación entre 

el brillo y la explosión. La rabia luminosa pero silenciosa del relámpago preliminar o de 

muchos relámpagos preliminares9 no hace más que anunciar, cebo de la deflagración 

ensordecedora de la tormenta. Al final de su intervención en esas jornadas de la Grande 

Motte, Jacques Lacan (haciendo notar que el acusativo está ubicado al principio del 

enunciado de ese aforismo griego) rechaza la traducción de ese notable filólogo que es 

Diels sustituyendo “universo” por “pluralidad de los todos”, en tanto que diversos, esos 

montones de todos, distintos. Apuesta decididamente por la heterogeneidad de las cosas, 

sin recurrir al metalenguaje de un universo de los discursos, y propone la formulación 

siguiente: 

“los todos, es el relámpago que los gobierna” 

Si el pasaje a la pluralización despejó, aireó la compacidad del todo, aún no sabemos 

qué campo paradigmático, lexical o semántico recubre esta alusión al relámpago. 

Paradójicamente, la luminosidad real de su brillo no ilumina la oscuridad, la opacidad 

de su uso referencial. ¿Se trataría de un simple tropo metafórico (esclarecer) o de un 

tropismo metafísico revisitado por la lectura ontológica heideggeriana, donde la 

donación del ser se hace por el advenimiento de un abierto y su claro10? ¿O bien, de una 

intensidad física más materialista, de un choque de cargas y descargas producidas por 

un campo electromagnético? Esta probabilidad no es a descartar (incluso si ella toma 

prestada la vía de la metáfora) pues no escapa a Jacques Lacan que su proposición del 

                                                        
7 Maurice Blanchot, L’entretien infini, Paris, Gallimard, 1969: “Cuando leyendo Heráclito, se traduce Día 

Noche, Palabra Relámpago, con los nombres comunes modernos, ya estamos yendo contra el sentido, 

porque los nombres modernos no fueron extraídos de la misma manera” [Hay traducción al español, 

Maurice Blanchot, La conversación infinita, Madrid, Arena, 2008]. 
8 En nuestra modernidad, Keraunos es una estación meteorológica, forma de oráculo científico, previendo 

las tormentas para los agricultores o los marinos preocupados, para sus actividades próximas. En la 

Antigüedad, se podía atraer los rayos griegos de Zeus o romanos de Júpiter a menudo representados por 

un haz de dardos en forma de zigzag. Esos Dioses eran los amos del fuego.  
9 El poema de Jacques Prévert  dibuja, esboza sutilmente, como un croquis de diseño, el pasaje exquisito 

de la tormenta del cuerpo a la cáscara de la naranja. Ese sabor, posiblemente frutado, ilumina la noche. 
10 Nota de edición: a lo largo del texto, se alude a conceptos heideggerianos como el de “lo abierto” y “el 

claro”, “el ocultamiento” y “el aparecer”, entre otros. 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

pase (aunque tome la precaución de insistir sobre el hecho de que eso no es más que una 

proposición11) no habrá sido sin producir algunas tensiones… de orden eléctrico.  

Veamos la veta asociativa: 

[…] Y haciendo esta cosa que se llama proposición, yo me decía: “¡Pero qué 

mosca te pica!, ¡eso va a provocar sabe Dios qué!”. Habría podido cocinarla a 

fuego lento esta proposición, madurarla, esperar. ¿Por qué la hice 

inmediatamente? Sabía de antemano que eso iba a provocar catástrofes, 

catástrofes como todas las catástrofes, catástrofes de las que uno se levanta. 

Ustedes saben, las catástrofes, eso a mí no me impresionan, pero aun así ¿de qué 

sirve hacer de golpe toda esta acumulación de electricidad?  

 

Y bien, mi proposición consistirá en tomar al pie de la letra (en el sentido en que las 

letras de las fórmulas de la física escriben un juego de fuerzas, de repartición de 

energías, de fenómenos de atracción o de repulsión) esta “acumulación de 

electricidad”12 no solamente producida por las tensiones alrededor de ese dispositivo 

sino transferidas a la experiencia misma de un fin de análisis y de un pasaje a analista. 

Así que este procedimiento se deduciría más bien de un campo13 determinado por un 

espacio virtual, potencial, de múltiples polaridades. ¿De dónde obtiene el pase su 

fulgor? ¿El fulgor de un descubrimiento, el relámpago de una evidencia, de una 

invención, la facilitación de un pasaje?  Ninguna necesidad, en el fin del análisis, de 

llevar un óbolo en la boca, de una deuda a pagar como Caronte exigía para atravesar el 

Estigio y entrar en el Reino de los Muertos. Cierto viaje alrededor de la pulsión de 

muerte y su sombra podría así desembocar sobre un paso, un paso más allá, un paso al 

costado. Entonces, ¿a mano? Puedo de aquí en más sostener, acompañar el “complejo” 

de otro analizante, sin poner allí demasiados pliegues de mi plus-de-gozar. De golpe, 

surgiría la sorpresa de ser encontrado en flagrante delito de goce pasado o superado. 

¡No era nada! Un pasaje por un vado, repentinamente descubierto por sorpresa y 

                                                        
11 En su Préface à l’édition anglaise du Séminaire XI, recuerda que él se cuidó bien de imponer a todos 

este pase “porque no hay de todos en esa ocasión, sino de dispersos desparejos”. Reina entonces, aquí 

también, lo diverso. Disponible en: http://drupal.epfcl.fr/sites/default/files/PrefaceEdAnglaiseSem11.pdf  
12 El fenómeno físico del relámpago resulta de la electricidad estática acumulada por la ionización de un 

arco eléctrico que se descarga entre dos nubes o del choque de una nube con la tierra. 
13 Cuando frotando con lana una regla de vidrio o un CD, pueden atraer trozos de papel dispersos, vienen 

a crear un campo eléctrico. Cuando un imán, ubicado encima de limaduras de hierro, produce su efecto, 

los granos se ordenan siguiendo las líneas del campo. Tiene que ver con un campo magnético. A 

diferencia de la estructura que funciona por un estado reglado de oposiciones binarias, el campo abre el 

espacio y el ritmo de un movimiento, la elasticidad de un juego de fuerzas que puede oscilar entre 

tensores de tensión o flexibilidad. Ese campo tensional determina también, en la tectónica de las placas, el 

surgimiento de pliegues o de fallas. 

http://www.revistanacate.com/
http://drupal.epfcl.fr/sites/default/files/PrefaceEdAnglaiseSem11.pdf


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

cruzado, habrá podido librar al sujeto de la emboscada tendida por el Otro en lo a-

pensado [guet-apens]14 de sus trampas y sus redes. ¿Se trataría de una fulguración o de 

fulguraciones? ¡Singular “plural”! No habría un valor universal de “el” pase (¿tendría 

una única localización como si allí hubiese un solo relámpago?), sino un “campo del 

pase” regido por diversas “fricciones” que pueden tomar la apariencia de diferentes 

golpes de trueno, rebotes, reverberando en sus despliegues y produciendo pasajes 

inéditos. 

1) un pedido de pase puede surgir de repente, inopinadamente, justamente o 

intempestivamente y recibir, también instantáneamente, asentimiento, abstención 

u oposición (“no, no es el momento”) sin prejuzgar las repercusiones, los efectos 

consecutivos a esta declaración. 

2) una designación de pasador, a espaldas de [à l'insu]15 del analizante no-

prevenido (para evitar caer en turbaciones [emmoisations]16 intersubjetivas y 

recíprocas de argumentación o justificación) puede ser recibida como una 

verdadera explosión (“el rayo me cayó encima”) incalculable en sus efectos. 

3) la doble vectorización que constituye la dirección del “testimonio” en los dos 

pasadores, plantea la cuestión del estilo, de la modulación plural según la cual, 

en ese lapso, podrá ser “esclarecido” ese pase.  

4) Al término de ese recorrido, el cartel del pase habrá de decidir si esas diversas 

“explosiones”, esas diversas cosas o fragmentos de análisis competen al 

relámpago de una nominación que agujerea y pone barra al universo del Otro, 

vaciado, despejado, descargado de su exceso de carga. Además, ese nuevo 

testimonio, ¿se volverá saber17, reverberará sobre los elementos de la doctrina 

analítica?  

5) Por otro lado, nada permite prejuzgar el efecto de una nominación ratificada o 

rechazada y los rebotes producidos por la efectuación de este pase sobre la 

                                                        
14 En la Éncyclopédie, la palabra es ortografiada como sigue: guet apensé o guet-appens. Estando al 

acecho, nos hace pensar en trampa o emboscada. Francés antiguo: apenser significa “premeditado”. 
15 N. de T.: l’insu (también “lo no-sabido”). 
16 N. de T.: Hay un juego homofónico con moi (yo). 
17 N. de T.: passera t-il à savoir, en esta expresión resuena la passe (el pase). 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

subjetivación del pasante. ¿Engaño, acierto o error en el reparto? ¿Qué pasará 

para él, en el nuevo reparto de su inscripción en una escuela? 

Las observaciones precedentes versaron sobre la temporalidad18, el tiempo que hace al 

relámpago, el instante que hace relámpago, el ritmo19 por el cual puede surgir, hacer 

irrupción, la explosión de una verdad desgarradora. Pero, ¿es uno solo en el curso de un 

análisis o son plurales en su acumulación (uniendo por la misma la multiplicidad 

movediza de las cosas) y en los efectos producidos en una “oscura cura” a los objetos 

diversos? Pero entonces, pregunta Heidegger, en ese famoso seminario, si, como dice 

Fink, “el relámpago está marcado por su momentaneidad y es el índice de una 

inestabilidad”, ¿el relámpago atañería a lo eterno o solamente a un momento temporal? 

Fink responde que eso que “perpetúa” el relámpago, eso que funda, es el valor 

simbólico atribuido al “movimiento de la producción”, a esta modalidad ontológica. 

Agujerea el ocultamiento de la noche20, descubre la reserva del ser por el surgimiento de 

la luz. Eso sería esta pulsación retirada/tirada [retrait/trait], cierre/apertura que haría la 

unicidad universal, la dinámica del Uno, aún no despejada en la multiplicidad de las 

cosas. No haría autorregulación de los pantas como si les contuviese en un pote o 

pasara por el interior de esta multiplicidad, sería más bien principio por encima o por 

fuera del Todo. Su brillo reuniría lo múltiple de las cosas tomadas en sus diferencias. 

Todo ateniéndose a la separación, les llevaría-al-aparecer. Heidegger, también allí, en su 

diálogo con Fink, se pregunta si el claro, la apertura del ser, tiene algo que ver con la 

noción de luz, en tanto sus manifestaciones (relámpago, fuego, sol…) toman giros 

                                                        
18 Este enfoque podría reenviar al apólogo de los tres prisioneros y el análisis del tiempo lógico. Instante 

de ver, tiempo de comprender, momento de concluir, marcan diferentes escansiones suspensivas o 

conclusivas. El acto de salir, en el “relámpago” de un fin de análisis, supone que el sujeto se arriesga en 

una decisión (más allá de toda argumentación o razonamiento justificativo) que no sea más garantizada 

por una reciprocidad inter-subjetiva. Ese recorrido no es forzosamente lineal, pero puede tomar prestadas 

intersecciones nodales según los “tironeos” de las tres dicho-menciones [dit-mensions] R.S.I.  
19 El sabor de la broma de los suizos  (¡no hay más que historias de belgas!) proviene del contraste entre 

el acento arrastrado de esos dos amigos y el instante fulgurante del relámpago. 
20 El momento del sueño (acoplamiento de intensidades) es considerado como un resplandor, una luz que 

enciende el “yo soñado” mientras que el yo “soñador” duerme aun. Rayos, flashes, relámpagos que 

interrumpen el dormir, zigzagueando entre restos diurnos, recuerdos y supervivencias. A menudo, el 

soñador habla de ello como una aparición repentina que se puede eclipsar rápidamente y de la cual tiene 

problemas para recordar. Tenderse sobre el sofá analítico hace volver, a menudo, el flujo asociativo de 

esas diversas capas.  En su obra Discours, Figure, Paris, Klincksieck, 1985, pp. 239-270, Jean-François 

Lyotard considera que el “trabajo” del sueño no es formación discursiva que piensa, sino agenciamiento 

figural, deformación del código que hace pasar la fuerza del deseo. [Hay traducción al español, Jean- 

François Lyotard, Discurso, Figura, Barcelona, editorial Gustavo Gili, 1979, traducción de Josep Elías y 

Carlota Hesse]. 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

diferentes en la mostración y la transformación de las cosas. Excluye por otra parte 

(puede ser en razón de un tufillo demasiado metafísico a la idea platónica) que de ese 

“llegar-a- aparecer” pudiese provenir una iluminación o una constitución. Eso sería más 

una producción y no una aparición de aletheia, desmarcándose de la precedencia de una 

verdad ya preestablecida. 

¿Esos desarrollos filosóficos pueden iluminar esta concepción del relámpago respecto al 

campo del pase? ¿Se puede conservar esta fórmula de “la llegada del aparecer” o, a la 

inversa, considerar, justamente, que el relámpago hace deflagrar la semejanza de las 

imágenes y el encandilamiento de los ideales?  El relámpago incendia el artificio. 

Eugen Fink habla, en el anuncio de esta publicación, de una torsión [torse], de una 

presentación de un fragmento sobre los fragmentos, como si cada uno hiciese 

torceduras, volviendo sobre sí mismo, con otro o alrededor del otro. Y el método 

seguido consistirá en hacer resonar su alcance, considerando que un fragmento no hace 

“relámpago” sino por relación a otro fragmento: así,  el relámpago del fragmento 64, 

será asociado a la “jaculatoria” 11: 

Todo lo que se arrastra está bajo la mirada del latigazo 

Se pasó del relámpago al latigazo, cuya expresión golpea por contraste entre la rapidez 

del trazo y el estancamiento de las cosas (aquí, eso podría designar una manada 

pastando perezosamente, bruscamente despertada por la picadura de un aguijón mordaz 

que la devuelve a la trashumancia). Resulta que Jacques Lacan ha jugado con esa 

palabra recordando la manera en la que Joyce habla de agenbite of inwit a propósito de 

eso que remuerde a Dedalus (personaje principal de Ulises) y que concierne a la muerte 

de su madre. No se trataría de un saber interior (in-wit), de una pequeña voz interior, de 

un brillo de conciencia moral que vendría a mordisquear el espíritu del sujeto agarrado 

sin poder distinguir lo verdadero de lo falso, sino de un witz que resulta de la fricción de 

significantes híbridos, que se muerden los unos a los otros. Puede ocurrir que las cosas 

del análisis tomen un giro rampante, oscuro21, estancado (insistencia de una insidiosa 

repetición) y que la apertura hacia otra cosa pase, en un lapso, por un lapsus o por el 

                                                        
21 Si te estás ahogando o atrapado en un humo espeso, Heráclito dice en el fragmento 7: “si todas las 

cosas se convirtieran en humo, entonces, las distinguiríamos con la nariz”. ¡Eso se podría llamar “sentir 

mal olor” o “huele como chamuscado”, mientras que un relámpago no puede desgarrar esta opacidad! 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

estallido de risa de un chiste22, Freud pudo marcar los dos tiempos de su mecanismo: 

sideración (ligada al aparente sinsentido) y luz (realización de un efecto).  

Separándose de todo “meaning of meaning”, de todo sentido del sentido, Jacques Lacan 

recuerda que lo que toma el concepto (Begriff) guarda un lado inasible, la rasgadura de 

eso que huye, como un tonel de las Danaides, interminablemente agujereado. Eso sería 

literalmente la futilidad23 de nuestro “espíritu”, la futilidad de ese cifrado inconsciente 

que no sería del orden de lo útil sino del orden de un goce que no sirve para nada, 

incalculable en sus efectos, como la consecuencia imprevisible (catastrófica o no) de un 

relámpago o de una cascada de relámpagos. Jacques Lacan se pregunta entonces si la 

idea del síntoma como nudo de signos aporta una luz clínica. “Es seguro, pero no tan 

cierto, ese es el problema”, concluye. Dado que el signo (tautología que se muerde la 

cola), también hace nudos, y es entonces difícil reducirlo a una correspondencia unívoca 

o a una sustitución sin resto. ¡“No hay humo sin fuego”, dice el proverbio! Queda por 

descifrar, estampar el enigma de este enfoque (imaginario, simbólico, pulsional24…) 

que incendia, hace llama, o se ignifica [s’ignifie]. “Glacial, muy frío, frío, tibio, caliente, 

caliente, ardiente, ardiente”, son las diversas escansiones de ese juego llamado búsqueda 

del tesoro. Lacan terminará su intervención retomando eso que Heráclito decía del 

oráculo de Delfos: 

ουτε λεγειν ουτε κρυπτειν αλλα σηµαιϖει 

el oráculo no revela ni oculta algún sentido, da señales [il met en 

signes]25  

                                                        
22 La lengua española produce una “fricción” sonora, algunas chispas entre chispa y chiste [en español en 

el original]. En alemán, Blitz, designa igualmente una partida de ajedrez-relámpago donde el tiempo de 

reflexión está limitado en su duración, lo que acelera la eliminación progresiva de las piezas.  
23 Si nos remontamos a la etimología latina, futilis indica eso que deja escapar lo que contiene, eso que no 

retiene ni guarda, como un florero que gotea. ”Pienso, luego se escapa [se fuit]” sería el rasgo chistoso.  
24 La formalización de la pulsión pasa por una escritura vectorial de flechas que indican su circuito hecho 

de una tensión de bordes dando la vuelta de un agujero central. Un defecto de conducción implica a veces 

uno o varios cortocircuitos. Heráclito nos invita a jugar tanto con la cuerda del arco (tensada entre pulsión 

de vida y de muerte) como con las cuerdas de la lira haciendo resonar esos efectos de reverberación. Se 

podría igualmente preguntar si la flecha que indica la relación S1→S2 no señala el impacto, el golpe de un 

significante sobre otro significante. Por otra parte, un puente asociativo, como un arco iris, puede producir 

una nueva irisación en el color de los significantes. 
25 En la sesión del 17 de marzo de 1965 del seminario que se titula Problemas cruciales para el 

psicoanálisis, se encuentra la formulación siguiente: “él no dice, él no oculta, él hace significante”. 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

Esta traducción deja pasar diversos relámpagos entre los signos sin que el sentido se 

indique en una sola orientación referencial. Por otro lado, ¡Jacques Lacan dice estar 

bastante sorprendido de que un filósofo como Merleau-Ponty se haya podido horrorizar 

del chiste! Incluso piensa que podía tener miedo; sí, miedo26… como aquellas o 

aquellos que están totalmente asustados por la proximidad de una tormenta, o 

atravesando las turbulencias o pérdidas de altitud en un viaje en avión. ¡Pero su amigo 

no podía seguramente hacerlo mejor! Y se lamenta de no haber podido “convertirlo” 

antes de su muerte. La posición filosófica, explícitamente presente en los fragmentos de 

Heráclito queda tomada en el simpe pliegue del Uno. Ese sería el “uno” no esclarecido 

en lo múltiple de los panta, ese Uno que puede también dejar ser, reunir, levantar los 

sellos tanto como quedarse en la restricción de un ocultamiento, de un volver a sellar. 

Ese Uno podría tomar una significación doble: volver dentro de una tensión con lo 

diverso de las cosas y, al mismo tiempo, designar la unidad de esta oposición. En el 

campo analítico, el relámpago alcanzará más bien la realización entonces imprevista 

pero súbitamente aparecida (fosforeció pese a todo), entrevista de l’unebévue o las 

unesbévues que hicieron los engaños de un destino inscripto en el ocultamiento del gran 

Otro. El Uno del relámpago se dividió por l’unebévue. Hubo bévue del Uno, verificado 

como unificante sin que esta falla pudiese implicar aun explosiones fantasmáticas o 

perturbaciones sintomáticas… catastróficas27. Se puede pasar, entonces, a otra cosa, eso 

puede producir  un relámpago de sonrisa, una explosión de risa en la cascada de los 

reordenamientos producidos. Eso que resplandece en ese momento, eso que se realiza o 

se esclarece no sería más que el alivio, la descarga en el lugar del Otro donde el sujeto 

puede mirarse en el descentramiento, la separación de un Él (pasaje a una ipseidad) a 

quien todo eso le sucedió, todo eso. Jacques Lacan recuerda que  

nunca hablé de la formación de los analistas. Hablé de las formaciones 

del inconsciente. No hay formación analítica, sino que del análisis se 

                                                        
26 J. Lacan, Problemas cruciales para el psicoanálisis, seminario inédito, sesión del 6 de enero de1965: 

“Nada está reprimido, pero eso que escapa del campo por el agujero, el agujero de la memoria, son las 

dos primeras sílabas de Signorelli”. Allí, puede ser, está la marca de la angustia que liga, para Sigmund 

Freud, muerte y sexualidad. Si se considera que no hay represión sin manifestación de lo reprimido, 

retorno de lo reprimido (remordere, que en lengua eufemística, viene de morder de nuevo, roer), tanto 

como el golpe del rayo, el enamoramiento, la sorpresa de ese retorno.  
27 La irrupción de un acontecimiento puede advenir bajo la forma del trueno (nacimiento, encuentro 

sexual, maternidad, paternidad, accidentes, enfermedades, atentados, duelos y pérdidas…) sin que se 

pueda  prejuzgar las turbulencias o perturbaciones, la tormenta desencadenada y la rabia expresada al 

testimoniar las cargas y descargas que esas intensidades pueden desencadenar. 

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

desprende una experiencia, la que, de hecho, a riesgo de error, se califica 

como didáctica. 

       

Fink y Heidegger propusieron como método de interpretación de los fragmentos de 

Heráclito un principio ecográfico: no aislar, marcar uno solo, sino hacerlos rebotar, 

resonar unos con relación a los otros. Un fragmento representaría Heráclito ante otro 

fragmento. De la misma forma, se puede preguntar si existen, en las citas lacanianas, 

otros pasajes que se referirían a esta problemática del relámpago y que podrían así, ser 

puestas en correspondencia… Y bien, por lo menos en mi conocimiento, se puede 

marcar otro. En la sesión del 11 de junio de 1974, del seminario que se titula Les non-

dupes errent, Jacques Lacan nos dice que acaba de asistir, en Milán, a un congreso 

sobre semiótica. E incluso si en el momento él no ha “protestado” (sólo fue invitado y 

no le pareció bien molestar a la asistencia interviniendo extensamente), no le impide que 

con posterioridad, ¡ese término sema rebotó e hizo pequeños aportes! Los semas se 

encarnan en “lalangue” tomada aquí en sentido cutáneo28, epidérmico, 

‘cunnilingüístico” en su erogenidad que no residiría únicamente en los agujeros u 

orificios corporales: 

Es en el sentido de una seria manipulación, de un cosquilleo, de un raspado, de 

un furor por decir todo… que pasa esta animación del goce del cuerpo29 

   

Es una semiosis “que patina, que cosquillea” y que lleva a Jacques Lacan a hablar de 

“puesta en co-vibración, en co-vibración semiótica” por nombrar eso que se llama 

púdicamente “la transferencia” o “el amor de transferencia”. Desde entonces, el campo 

transferencial podría participar de un juego de fuerzas tomando la forma de líneas de 

imantación entre las cuales va a jugar el toque, la digitación, el tacto interpretativo. 

El analizante, él, emitiendo un pensamiento, nosotros podemos tener otro,  feliz 

casualidad de donde surge un relámpago. Y es justamente ahí que se puede 

                                                        
28 Una caricia [caresse] perezosa [paresseuse] que al ras [affleurant], roza [frôlant], apenas [effleurant] 

las partes del cuerpo no sabría agotar el esse, el uno del ser y del eros. [N. de T.: hay juego homofónico 

entre caresse y esse, término en latín que denota el verbo ser. La traducción de las siguientes palabras ha 

tenido por criterio la sonoridad más que la significación: affleurant, frôlant, effleurant] Esta remolonea, 

vaga de lunar en lunar sobre la piel, entre huellas a distancias diferenciales, incalculable en sus efectos. El 

estallido jaculatorio, la explosión o la descarga eyaculatoria puede ser una descarga relámpago de la 

retención, vía láctea que ilumina una noche estrellada, migrando en los agujeros negros del cuerpo. ¡Un 

golpe de esperma finalmente!  
29 Si se escucha la banda sonora, uno no puede más que sentirse golpeado por la respiración de la 

enunciación. Jacques Lacan acompaña sus palabras con un verdadero martilleo. ¡Grita, eructa, en una 

verdadera furia del decir!  

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

producir la interpretación, es decir, que a causa del hecho de que tenemos una 

atención flotante, escuchamos eso que dijo, a veces, simplemente a causa de una 

especie de equívoco, es decir, de una equivalencia material. 

  

El acto interpretativo no simplemente muestra una sustitución metafórica que produciría 

una “chispa poética” que resulta en un efecto de sentido/sinsentido (como “el amor es 

un guijarro riendo al sol” o como el encuentro incongruente, surrealista, de cuartos de 

res sobre una máquina de coser), él resbala, irradiando la fricción de la tela o preparado 

histológico de tejidos, patinada física de cargas, de intensidades o de descargas, sin 

prejuzgar sus repercusiones. Eso tiene consecuencias. Esta sería la animación de la 

materia, la equivalencia material, de donde podría surgir “alma a tercia” [l’âme à 

tiers]30 de ese real que hace tres de esos acoplamientos homofónicos enquistados, 

coagulados o solidificados en lo “mismo” de la repetición. Pasaría entonces, en el 

intervalo de esas transferencias de representaciones, el relámpago que escinde ese 

horizonte plomizo u obstruido, desplegado, diseminando la sedimentación de esos 

“precipitados”. Esta práctica del parloteo…, que sería el análisis, podría secar esas 

tareas, esas modulaciones del plus-de-gozar que babean, farfullando como carta en 

espera, salpicando una existencia31. El voto del sueño, ese Wunsch, puede escucharse 

como un “a vuestros deseos” [à vos souhaits]32 sin que sepamos siempre cuál es el 

deseo, a quién se dirige o qué es lo que eso quiere, diciéndose así. “T’as qu’à bosser” 

[tienes que laburar] escucha el soñante, en el apuro de la carga de un superyó 

implacable mientras que  no aspira, en el fondo, más “qu’à cabosser” [que abollar] (es 

su ex-presión) el poderoso auto de su patrón, arrugando sus chapas ruidosamente. Si la 

palabra33 da cuerpo a la idea, si hace la cosa [il fait la chose], entonces, Jacques Lacan 

le otorga una propiedad, precisamente homofónica: hiende la acosa [il fêle achose], 

como si el relámpago se introdujese subrepticiamente en la estofa de las cosas y pudiera 

hacer ver o escuchar el doblez, el reverso de esta “pequeña cosa”, este pequeño a que 

                                                        
30 N. de T.: Hay juego homofónico con la matière (la materia). 
31 J. Lacan, La topología y el tiempo, seminario inédito, sesión del 15 de noviembre de 1977. 
32 N. de T.: Traducción literal de esta expresión que se dice cuando alguien estornuda. Su equivalente en 

español sería “¡Salud!”. 
33 J. Lacan, Scilicet, No 6/7, Paris, Seuil, 1976, pp. 34-35: “A la palabra ‘palabra’ la sustituí por la palabra 

‘significante’; y eso significa que se presta a equívocos, es decir a muchas significaciones posibles. Y si 

Ustedes eligen bien vuestros términos, que disparará el analizante, ustedes. van a encontrar el significante 

elegido, aquel del que se trata. En ningún caso, una intervención psicoanalítica debe ser teórica, sugestiva, 

es decir, imperativa. La interpretación analítica no está hecha para ser comprendida, ella está hecha para 

producir ondas”. Está llamando allí a la modulación inventiva, ondulante, del aliento del espíritu, a la 

fuerza de dicho viento.  

http://www.revistanacate.com/


Jean Louis Sous, El relámpago oscuro                                                                   ñácate 

 
 

www.revistanacate.com              ñácate        Artículos, noviembre 2017 

 

gobierna también sus intensidades. Así se podría releer, en una perspectiva analítica, esa 

relación enigmática planteada por Heráclito entre el relámpago y las cosas, 

despojándola de todo recurso conceptual al “uno”, pero haciéndola deslizar hacia una 

diversidad, descargándola de toda coagulación de un exceso de sentido.  

   

 

 

http://www.revistanacate.com/

