Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

El buen uso de la libertad

Ricardo Horacio Pon.

;- . 1
“Si, tienes razon; nosotros dos somos los locos”

Nuevas formas de experiencia

La frase “formas de experiencia”, el uso del plural hace notar que hay diferentes
maneras, formas en que la experiencia se nos puede presentar. Casualmente Foucault
aborda la experiencia en diferentes momentos de su escritura, por lo que presenta
modalidades diferentes; de este modo, escribir un libro, leerlo, escuchar y o participar
en un seminario, puede constituir 0 no una experiencia, en tanto y en cuanto provoque
algo en nosotros, un movimiento —incluso cuando adopta una tonalidad aparentemente
negativa bajo la figura del enojo—, entonces si un ejercicio, incluso una practica ya sea
escribir, leer o escuchar, no produce un efecto de transformacion en nosotros, eso puede
indicar que no estamos en el campo de la experiencia en el sentido de Foucault.

En Historia de la locura en la época clasica?, Foucault muestra un interés muy
temprano por la experiencia, destinando un capitulo a “Experiencias de la locura”; y por
la libertad, con un capitulo llamado “El buen uso de la libertad”, que dio titulo a este
trabajo.

Por cierto la idea de experiencia en Foucault sufre transformaciones del 60 al 78, como
podemos ver en la entrevista que le hace Duccio Trombadori, en la que proporcionara —
a mi entender— datos cruciales sobre aquello que lo empujo a la escritura de la historia
de la locura, y cdmo esa construccion estd asociada a la nocion de experiencia limite,

vinculada a tres raros, extrafios objetos: la locura, la muerte y el crimen.

' Sigmund Freud, La interpretacién de los suefios, “Suefios Absurdos.” Suefio V, Tomo V, Obras
completas. Amorrortu, Buenos Aires 1979, p. 438.

2 Michel Foucault, Historia de la locura en la época clasica, Breviarios. Fondo de cultura Econémica,
dos tomos, 1990, Argentina.

WWW.revistanacate.com fiacate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

Hubo un malentendido con Stephan Nadeau hace algunos dias en Cérdoba®. Habia
avanzado con este trabajo y estaba ajustando la nocion de experiencia. En su
exposicion, que abordd la experiencia, pude palpar como algunos de nuestros puntos de
referencia estaban asombrosamente proximos y al mismo tiempo alejados. A una
pregunta mal formulada de mi parte, al caracterizar de modo algo torpe a la palabra
experiencia, como mala palabra, cuando se la asocia a acumulacion, Nadeau responde
distinguiendo entre tener experiencia y hacer la experiencia, algo con lo cual acuerdo,
pues tener experiencia apunta a la acumulacién de conocimiento y hacer la experiencia
estd mas bien relacionado con la pérdida de saber, de conocimiento, ideales, etcétera.
Aun asi, existe un obstaculo ocasionado por esos raros objetos, a los que Foucault
denomina experiencias limite*, con la locura, el crimen y la muerte. Entonces no veo
candidatos con el valor suficiente para enloquecer, asesinar o morir, para asi hacer la
verdadera experiencia limite. A sabiendas que estoy tensando en demasia la cuerda
argumental, no abrigo con esta tension el propdsito de ser irénico, mas bien apunta a
intentar mostrar el contrasentido al que nos puede conducir, si uno lleva demasiado
lejos, la idea de hacer la experiencia. Encuentro que se hace la experiencia®, contra
nuestras propias intenciones, asi sin buscarlo, de golpe alguien se encuentra inmerso en
la experiencia limite de la locura, del crimen y de la muerte.®

Sin embargo Foucault no desdefia y busca un modo de “hacer”. Como ejemplo de ese
hacer se puede ver, en su participacién en los grupos que trabajan con problemas
concretos con presos (G.I.P.), el trabajo con los detenidos, a través de un grupo, con
abogados, etcétera, una apuesta que lo incorpora a la lucha. Entones esa lucha hace que
la cosa no sea abstracta, ni solo de investigacion libresca, se trata mas bien de una
apuesta ética. Foucault nos da una precision cuando dice que la experiencia

contrariamente al sentido comun,

® Stéphane Nadeau, Seminario: Fragmentos(s) Subjetivos(s) una formulacién del inconsciente, 27 y 28 de
octubre, Colegio de psicélogos, Cérdoba, Argentina.

* M. Foucault, Dits et ecrits, Tome Il, “Conversazione con Michel Foucault” (Entretien avec Michel
Foucault”; entretien avec D. Trombadori, Paris, fin 1978) il contirbutto, 4° année, 1, janviers-mars 1980,
p. 866, Gallimard, 2001.France.

> S. Nadeau, Seminario Fragmentos(s) Subjetivos(s) una formulacién del inconsciente. El testimonio de
Nadeau sobre su experiencia en Japdn, apunta en ese sentido, cuando da testimonio de su experiencia de
ser habitado por un espiritu de otra cultura.

® M. Foucault, Dits et ecrits, Tome Il, “Conversazione con Michel Foucault” p. 862, “Para Nietzsche,
Bataille, Blanchot, al contrario, la experiencia, es intentar alcanzar en un cierto punto de la vida algo
que sea lo més cerca posible de lo invivible. Eso que requiere del maximo de intensidad y al mismo
tiempo de imposibilidad”.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

Una experiencia es algo que no se hace absolutamente solo, pero que solo
se lo puede hacer plenamente en la medida en que ella escape a la pura
subjetividad y de donde otros podrian, no digo retomarla exactamente,

pero al menos cruzar y atravesar.’

Para aclarar un poco podemos recordar la entrevista de Duccio Trombadori de 1978, en

la que Foucault habla de Historia de la locura en la época clasica® diciendo que la

escribio en Polonia en 1958, antes que existiera la anti psiquiatria, aclarando que no se

trata de un ataque a la psiquiatria, pues el estudio se detiene al inicio del siglo XIX. Aun

asi, se vivio en el espiritu del publico como un ataque dirigido contra la psiquiatria

contemporanea, (no estaria tan seguro de eso, pues trastorna la idea de enfermedad

mental, entonces si se cuestiona la base del campo psi, no se pueden esperar elogios):

Porque el libro ha constituido para mi [y para aquellos que lo han leido y
utilizado] una transformacion de relacion (histérica, y de relacion
teorica, de relacion moral, incluso ética) que nosotros teniamos con la
locura, y los locos, con la institucion psiquiatrica y la verdad misma del
discurso psiquiatrico. Es entonces un libro que funciona como una
experiencia, para aquel que lo escribe como para quien lo lee, mucho
mas que como la constatacion de una verdad historica. Para que se pueda
hacer esta experiencia a traves de este libro, hace falta que eso que él
diga sea verdad en términos de la verdad académica, histéricamente
verificable. Por eso no puede ser precisamente una novela. Sin embargo,
lo esencial no se encuentra en la serie de sus constataciones verdaderas o
histéricamente verificables, sino mas bien en la experiencia que el libro
permite hacer, entonces esta experiencia no es ni verdadera ni falsa, una
experiencia es siempre una ficcion, es algo que se fabrica sobre si mismo,

no existe antes de encontrarla ni existe después, es esta la relacion dificil

7 Ibid., p. 866.

8 e . - . « S
Foucault presentaba Historia de la locura en la época clasica, publicada en 1961, “como una historia,
no de la psiquiatria, sino de la locura misma, en su vivacidad, con anterioridad a toda captura por el

saber”.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

con la verdad, la manera en la que esta Ultima se encuentra comprometida
en una experiencia que no esta ligada a ella y que hasta un cierto punto la

destruye”. °

Esta hablando de un texto escrito 20 afios antes, y en Historia de la locura...,
encontramos el capitulo “experiencias [en plural] de la locura”, donde haré un uso algo
diferente de la nocidn de experiencia mas bien contraria, una definicion de experiencia

en el sentido acumulativo, y por lo tanto de fundamento de una practica:

“Sobre el fondo de una experiencia juridica de la alienacion se ha constituido la

ciencia médica de las enfermedades mentales ”.*°

La definicion resulta sorprendente cuando afirma que es el derecho quien funda de
algin modo a la psiquiatria o al menos provee de una experiencia a la psiquiatria. Sin
duda sabemos que el derecho no esper6 a la psiquiatria para inventar la demencia —que
viene del derecho romano- que estaba en el viejo codigo civil como demencia, que
obligaba a una aclaracion técnica, con el agregado de la formula demencia en sentido
juridico, o con la palabra insano, que no esperé a la psiquiatria para definir a aquellos
diferentes a los sanos. Incluso la definicion de sujeto que tanto gusta a los psi proviene
no solo del campo cartesiano, sino del derecho.

Hay un segundo término asociado por Foucault, que intentaremos desplegar, quiza mas
lacaniano, para pensar la locura, que es el de la “alteridad” como modo de abordar la
alienacion, alteridad que tiene como raiz alio, otro. Allouch, en Montevideo™ y en El
amor Lacan, nos recuerda que Lacan utiliza tres términos para nombrar la alteridad,
encontramos un otro con minusculas, Otro con mayusculas y autrui que propone
traducir como alter.

Las experiencias en torno a la “libertad” (tercer término que intentaremos estudiar)
estaran tomadas en sus relaciones con la alteridad, pues el alienado esta desposeido de si

mismo, en la posesion demoniaca esta habitado por Otro (el demonio). La misma

° M. Foucault, Dits et ecrits, op. cit., pAg. 864.

10'M. Foucault, Historia de la locura en la época clasica, tomo I, op. cit, p. 203.

1 Jean Allouch, La libertad segtin Jacques Lacan. Jornada-debate y seminario con Jean Allouch,
Montevideo, 19 y 20 de Agosto de 2017.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

palabra “posesion”, se la utilizara en el campo amoroso, como posesion amorosa, (Como
demanda de alienacion del autrui. La psiquiatria encontré en el amor una verdadera
enfermedad, incorporandolo al capitulo de las paranoias, en el subcapitulo de la
celopatia). Allouch bromeaba preguntdndose ¢por qué tanta gente quiere perder su
libertad en manos del amor?

Encontramos un modo de tratar la alteridad, con el estudio de la alienacion, abordado

por Foucault, en “Experiencias de la locura”, donde:

Habria un halo de sinrazon alrededor del sujeto de derecho; este se ve
rodeado por el reconocimiento juridico de la irresponsabilidad y la
incapacidad por decreto, el decreto de la interdiccion y por la definicion
de la enfermedad.*

Entonces dira que hay dos formas de alienacion distintas que no se recubren, la

alienacion juridica y la alienacién de la enfermedad mental:

Una se toma como la limitacion de la subjetividad (...); esta alienacion
designa un proceso por el cual el sujeto queda desposeido de su libertad
por un doble movimiento: el de la locura, natural, y el de la interdiccion,
juridica, que le hace caer bajo el poder de otro con mayusculas: otro en
general, representado, en el caso, por el curador.

[...]

La otra forma de alienacién designa, por el contario, una toma de
conciencia por la cual el loco es reconocido por su sociedad como
extranjero en su propia patria; (...) se le asigna una culpabilidad moral.
Se le designa como el Otro, como el Extranjero [las mayuUsculas son de
Foucault] como el Excluido. El extrafio concepto de “alienacion
psicologica”, que se creera fundado en la psicopatologia, no sin que se
beneficie de unos equivocos con que habria podido enriquecerse en otro
dominio de la reflexion, ese concepto [que vuelca sobre el si mismo, el

yo, la conciencia, como la causa de la alienacion, al sustraerla de lo alio y

2 M. Foucault, Historia de la locura... op. cit, Tomo I, p. 209.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

convertirla en mental o psicolégica] no es mas que la confusion
antropologica de esas dos experiencias de la alienacion, una que
concierne al ser caido en el poder del Otro, y encadenado a su libertad, la
segunda que concierne al individuo convertido en Otro, extrafio a la
similitud fraternal (autrui) de los hombres entre si. Una se acerca al
determinismo de la enfermedad, la otra, antes bien, toma la apariencia de

una condenacién ética.*®

Encontramos un interesante sefialamiento, cuando define a la alienacion mental o
psicolégica, como sustraccion de lo alio. Alio que Lacan reincorporara en sus inicios
con el estadio del espejo, entonces si alienacion es estar ocupado por la cosa del otro,
¢qué significa esta sustraccion de lo alio? Sustraccioén que despoja a la alienacion del
lugar del otro, para localizarla en un si mismo, que de ahora en mas se llamara mental.
Operacion que se efectua perdiendo el lugar del otro como alteridad, convirtiendo asi la
idea misma de alienacién en un contrasentido. Eso explica a mis ojos que Foucault
[lame a esta operacidn, sustraccion de lo alio. Si el loco no es mi semejante, se convierte
entonces en alguien radicalmente Otro, un Extranjero, esa extranjeridad con mayusculas
es la base del determinismo de la enfermedad.

La segunda forma de alienacion proviene de la condenacion ética que convierte al loco
en responsable de su enfermedad, algo que coincide con la vision de un médico
cordobés Jorge Orgaz'*, que en el afio 1934, escribe un articulo que invierte la cuestion,
diciendo que ‘“es imposible ser sano”, y que solo conservamos ese estado, el de salud,
por cortos intervalos de tiempo, “no hay hombre sano” (recordar la frase del alienista
citado por Allouch que decia que no habia conocido a un hombre sano de espiritu)™ es
nuestro estado natural y por lo tanto agrega, diferenciandose del sentido imperante y
anticipando de algun modo a Foucault, diciendo que “no hay culpabilidad ni castigo en

la enfermedad .

13 Ibid., p. 210.

" Jorge Orgaz, “La vida como enfermedad”, Revista Saltos N 1, Cérdoba. Jorge Orgaz en su articulo desarrolla lo
propuesto por el titulo y nos recuerda “que enfermo proviene del latin infirmus, no firme .

5J. Allouch, La libertad segin Jacques Lacan. Jornada-debate y seminario con Jean Allouch.
Montevideo, 19 y 20 de Agosto de 2017, notas tomadas durante el mismo.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

El trabajo de Allouch en Montevideo nos vuelve sensibles a la palabra libertad, usada
por Lacan muy tempranamente en 1946 y que la vemos en Foucault. Entonces podemos
tener una definicion de la locura a partir de las relaciones que la libertad puede mantener

con ella misma:

(...) si la irresponsabilidad se identifica con la ausencia de libertad, no
hay determinismo psicolégico que no pueda librarse de responsabilidad,
[ese determinismo se dirige a nuestra libertad] es decir, no hay verdad
para la psicologia, que, al mismo tiempo, no sea alienacion para el

hombre.

La definiciobn es tremendamente categérica, por eso extremadamente fuerte, la
psicologia que se propone como liberadora de nuestras mentes es la fuente misma de
nuestra alienacion. EI buen uso de la libertad es un modo de plantear, no desprovisto de
ironia, como modo de interrogar la demanda social de regulacion de la libertad del loco,
que es dirigida al campo psi y a la justicia. Entonces la psiquiatria y el campo psi en
general juegan un importante rol social, que apunta a responder a la demanda social de
regulacion de la libertad del otro.

Podemos construir una pequefia formula; a menor libertad del otro, mayor
responsabilidad sobre las espaldas del agente, en este caso los psi. Literalmente no hay
actos de libertad, son actos locos y por lo tanto irresponsables, entonces al loco, al
alienado, o al enfermo mental, se los priva a sus actos, como actos de libertad, pues
sencillamente se lo despoja de su condicion de actos. Alli la alienacion mental juega su
papel al desposeer al alienado de si mismo, privacion que retorna como mayor
responsabilidad para los psi, que no cuentan con un instrumento, que permita distinguir
los buenos de los malos actos de libertad, de alli el aspecto irénico, del buen uso de la
libertad. ;Como decidir, mensurar o medir si se trata de un acto alienado o de libertad?
Entonces se encontrd una solucién simple, reemplazar ese instrumento faltante mediante
el diagndstico de enfermedad mental. Abreviado asi el problema, no se necesita
interrogar esa libertad, astucia que produce un molesto cortocircuito, la férmula es

simple: es enfermo mental, por lo tanto alienado y en consecuencia no es responsable.

18 M. Foucault, Historia de la locura... op. cit, tomo 11, p. 153.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

Podemos ser testigos de la transferencia de un problema juridico al campo médico-
psicoldgico.

Esa operacion no se limita a los locos, existen otros dos objetos que son pasibles de
limites en sus actos de libertad, a saber, los nifios y las mujeres.

La libertad de los nifios es algo muy serio que ha llegado a Naciones Unidas a través de
Unicef, que ha debido ocuparse del asunto mediante la convencion de los derechos de
los nifos.

Un nifio pequefio al igual que un loco, no puede decidir por si mismo. Minoridad viene
de minor, oris menos, comparte el campo semantico con menoscabar, de alli
minusvalido, minus, menor, minusvalido’, persona incapacitada para trabajar. Hay un
derecho a la palabra, pero no solo en el sentido de hablar, parlotear libremente, hay un
hablar en un sentido fuerte, que exige ser escuchado en sus demandas y entonces decidir
sobre si mismo.*® Ese decidir sobre si mismo plantea problemas complejisimos. Un
ejemplo lo tenemos con el tratamiento del cancer, que abrié a un debate ético dentro de
la practica médica, los médicos se vieron obligados a preguntarse por el derecho a
decidir, aun en niflos muy pequefios. Por ejemplo, tenemos el caso de un nifio muy
pequefio de 1 o 2 afios, tiene cancer, se le hace un primer protocolo, fracasa, el cancer
reaparece, se le hace un segundo y vuelve a fracasar y el nifio va creciendo y cuando
tiene 3 0 4 afios se convierte en un experto en protocolos de cancer, cuando se le
propone un cuarto protocolo el nifio se subleva y dice que no, ¢perciben la situacion?, es
desesperada, persiguiendo una minima esperanza de sobrevida, se debe someter a un
nifio a un 4° o 5° protocolo. Tenemos por un lado, el anhelo de los padres que quieren
que el nifio viva, y por otro un nifio que no soporta mas tratamientos. EIl problema no
puede ser mas dificil, hay dos posturas inconciliables y fuertes, entonces se suele hacer
intervenir un juez que a veces recibe al nifio y a veces le da la razén al nifio, a la libertad

de decidir del nifio.

17 Diccionario Real Academia Espafiola, vigésima primera edicidn, tomo 1, p. 1337, “Minusvdlido, da.
(del lat. minus, menos, y vélido.)ad]. Dicese de la persona incapacitada, por lesion congénita o adquirida
para ciertos trabajos, movimientos o deportes, etc. U.t.c.s”.

18 \Zer Naciones Unidas, Unicef, Articulo 12 de la Convencién internacional sobre los derechos del nifio.
Que dice que: “Los Estados Partes garantizan al nifio que esté en condiciones de formarse juicio propio
el derecho de expresar sus opinion libremente en todos los asuntos que afecten al nifio, teniendo
debidamente en cuenta las opiniones del nifio, en funcién de la edad y madurez del niiio” ;Quién define
la madurez del nifio? Sin duda un asunto médico-psicoldgico.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




Ricardo Horacio Pon, El buen uso de la libertad ﬁécate

Del tercer caso de las mujeres diré algo muy breve sobre el derecho al aborto, que
significa decidir sobre su propio cuerpo y la pertinencia del nombre de un grupo, como

catolicas por el derecho a decidir, pues ser escuchado significa decidir por si mismo y

con algunos otros.

WWW.revistanacate.com ﬁécate Articulos, diciembre 2017




