Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

Locuray obra ¢conjuncion? ¢ disyuncion?

Raquel Capurro
“[...] la ausencia es el lugar primero del discurso”.!

Hacer caso de la locura me confronta hoy con dos afirmaciones que, en una primera
aproximacion se ofrecen como dilematicas o antinémicas. Una la leo en Michel Foucault
y dice asi: “La locura, ausencia de obra’? 1a otra es un verso de Leopoldo Ma. Panero,
que transcribo: “La locura es la flor que anida en el verso [...]".2

Dejemos hoy de lado la relacion entre locura y enfermedad mental, asi como la lectura
psicopatologizante de las obras, para atender a la relevante relacion entre locura y obras
literarias, tema que concierne al psicoanalisis como podemos rastrearlo en Lacan, desde
sus primeros trabajos, y cuyo hilo analitico también podemos seguir en muchos textos de

Michel Foucault.
En las huellas de un texto foucaultiano

“Lalocura, ausencia de obra”: asi titulé Foucault una intervencidon que tuvo lugar en 1964,
década de su tesis sobre “Historia de la locura en la época clasica” (mayo 1961) y también
de su interés por aquellos poetas y escritores como Rousseau, Nerval, Holderlin y Artaud
considerados locos y que, sin embargo, descubrimos en sus obras literarias. ¢Poetas-
locos? ¢ Cabe admitir esta expresion? ¢escribirla con un guion, un “trait d 'union”, cCOmo
nos ayuda aqui decirlo en francés? Los pasos de este articulo de Foucault son un proceso
critico a ese guion. Pretendo circunscribir la amplitud del tema limitindome a la lectura
de esta intervencion que propongo discutir.*

Los pasos de Foucault

Primer paso - Del borramiento en curso de la locura y su vocabulario

Segun Foucault, estamos en un tiempo —ya casi extinguido— de desaparicion de las formas
y figuras de la locura tal como se construyeron en la tradicion occidental: aquellas locuras

que, expulsadas de la vida social, en lo extrafio insoportable de un afuera, no dejaron de
asediar su cultura. El loco ha sido la figura externalizada de una razon dividida entre seres

1 Michel Foucault, “Qué es un autor”, 1969. [Existe traduccion al espafiol: M. Foucault, ¢Qué es un
autor?, El cuenco de plata, Argentina.]

2 M. Foucault, “La folie, I’absence d’ceuvre”, 1964, Dits et Ecrits, t. 1, texte n® 25. Gallimard, Quarto,
Paris, 2001. Trad. “Locura, ausencia de obra”. Las citas de este texto son traduccién de mi autoria. RC.
[Existe traduccién al espafiol en anexo a M. Foucault, Historia de la locura en la época clasica, T. II,
Fondo de cultura econdmica, México.]

3 Leopoldo Ma. Panero, “Poesia (2010)”, Poesia completa, t. 2, Visor, Madrid, 2012, p. 579.

“La locura es la flor que anida en el verso/la flor que brota de la herida/del verso que ain supura
sangre/ceniza en la mano/para construir sobre el papel/la montafia de Dios.”

4 M. Foucault, “La folie, I’absence d’ceuvre”, op. cit. Cf. también Marcelo Real, “Ausencia de obra” en:
http://www.revistanacate.com/cuaderno/extraviada-psicoanalisis-locura-creacion/

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/
http://www.revistanacate.com/cuaderno/extraviada-psicoanalisis-locura-creacion/

Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

razonables de un lado, y los insensatos del otro, division que, sin embargo, no ha dejado
tranquilo al mundo occidental. Ese exterior repudiado ha permanecido siempre activo,
encerrando una verdad desnuda acerca del hombre cuerdo. Esa verdad ha ligado el cuerdo
al loco de tal modo que el cuerdo no ha podido distanciarse de la locura en una lejania
que la ignorase. Su vida, plantea Foucault, ha transcurrido subjetivamente en la distancia
con la locura, en su proximidad peligrosa y a la vez ineliminable. En su extimidad,
podemos decir con ese neologismo inventado por Lacan, sefial subjetiva del fracaso del
reparto que pretendio realizar la pregunta instituyente: fulana/o ¢esta loca/o? Y que, al
responder con “Tu estds loco, ti, y no yo” genera el campo de esa tension inextirpable
entre esos polos. Por esta via la sociedad de la época clasica no dejo de reconocerse, en
este reparto dilematico y de manera oblicua, en la locura. De reojo, los locos no dejaron
de estar en la mira de los cuerdos, entre el horror y el reconocimiento.

Foucault propone entender esto como un juego, con sus reglas, tacticas, estrategias, sus
tolerancias y sus trampas, un juego con la verdad que, desde el siglo XIX se nos esta
volviendo cada vez més extrafio, como efecto de un cambio cultural, un cambio en el
campo de la locura por la invencion del saber psiquiatrico impregnado de positivismo,
saber que tiende a convertirse en lingua franca, callejera, cuando escuchamos decir:
aquel, es un psiquiatrico! y ese un depresivo! u otra presentarse con un “soy una
esquizofrénica.” Las figuras de la locura que cada quien identificaba con “el loquito de la
esquina” o el loco del pueblo estan casi desaparecidas en un cambio cultural que las esta
volviendo tan extrafias como las brujas medievales y los procesos por brujeria de la
Inquisicion. La psiquiatria, animada con la conquista de nuevas sustancias, y nuevos
estudios del funcionamiento cerebral, pretende sojuzgar a la locura trasvasandola al
campo de la enfermedad: los psiquiatras ya no tratan con locos, sino con enfermos
mentales que se busca estabilizar y acercar a la pre-supuesta normalidad.

Este nuevo paradigma médico, del que mucho se ha hablado y escrito, ha tenido, entre
sus efectos, uno que realza Foucault: el del ocultamiento de la experiencia misma de la
locura, quedando de ella s6lo una cara, la de un pliegue deshecho que ahora lleva el
nombre y nimero de algun trastorno mental; ese dobladillo desplegado, que s6lo muestra
a los que llama “enfermos mentales”, deja a la sociedad, a la cultura, al psicoanalisis, con
las preguntas cuya verdad escudrifiaba en las figuras de la locura®.

Segundo paso - Paradoja

Ese pliegue, hoy deshecho, entre locura y enfermedad mental, se fabrico otrora mediante
una reflexién de tipo antropolégico que se ha vuelto perimida. Alli, en ese lugar vaciado
y vacio, se han producido y producen paradojas relativa al saber y a la verdad. Ello ocurre
al tiempo que, desde alli llegan, a oidos de los “cuerdos” las voces de un Holderlin, un
Artaud, un Panero, diagnosticados como enfermos mentales, y que vivieron en las
instituciones manicomiales o algo similar.

5 Ibid., “Estamos pues en ese repliegue del tiempo en el cual cierto control técnico de la enfermedad
recubre el movimiento por el cual la experiencia de la locura se cierra sobre si misma. Ese pliegue que
no veiamos hoy se despliega y podemos distinguir la experiencia de la locura de la enfermedad mental,
como dos configuraciones diferentes, que se juntaron y confundieron a partir del siglo XVII y que hoy,
ante nuestros 0jos y en nuestro lenguaje, se desanudan”. Cf. Ultimo capitulo de Historia de la locura en
la época clasica.

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/

Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

“¢Por qué —se pregunta Michel Foucault— se recibieron las palabras de Holderlin, de
Nerval, de Artaud, (de Leopoldo Ma. Panero), por qué los lectores se reencontraron en
ellas y no en ellos?”® Esa es la paradoja.

¢Acaso porque la locura es ausencia de obra y la obra ausencia de locura? Si asi fuera, y
si como psicoanalistas pretendemos atender la locura ¢por qué interesarnos en obras en
donde ya no estaria?

Foucault articula una respuesta a esta pregunta paradodjica sefialando una mutacion
concomitante con la ya sefialada entre locura y enfermedad. Esta ha ocurrido en el registro
de dos experiencias que han entrado en particular conexion: la de la locura y la de la
escritura literaria, y con ella nuevas preguntas: ¢qué saber de la lengua es requerido para
leer a esos locos que emergen en nuestra cultura como poetas y como locos? Su escritura
¢es reveladora acaso del saber oculto de la locura? ¢;De un saber poético? Esa lengua, la
de esos poetas ¢abriga a la locura o la expulsa? ¢Qué les sucedia a estos poetas cuando
no escribian? ¢Qué significaba para cada uno el imparable movimiento de escribir? La
locura ¢ausencia de obra? Esos poetas, esos artistas ¢han acaso practicado en la
experiencia particular de la locura un camino alternativo?

Leopoldo Ma. Panero habla de un trabajo de orfebreria en ese hacer pasar la locura al
verso. ¢En qué se convierte la experiencia de la locura cuando pasa al verso? Y ampliando
el territorio, ¢cuadndo empuja el pincel de Van Gogh o de Goya? ;Qué les sucede en ese
transito? ¢Qué leemos en sus poéticas? ¢la gran protesta lirica ante el trato deparado a
sus raras y singulares experiencias, como también propone Foucault?

Tercer paso - con Freud y Mallarmé

Si cuando se produjo el gran Encierro, la locura “emigr6” hacia lo insensato” como
lenguaje excluido, hubo que esperar la llegada de Freud, sefiala Foucault, para asistir al
despliegue de la locura situada en esa zona de las lenguas, peligrosas, transgresivas. ’

¢Cudl es la experiencia que - segun Foucault- propone Freud? Cito:

Un dia habra que hacer justicia a Freud, no por haber hecho hablar a una locura que desde
hacia siglos era justamente lenguaje, (lenguaje excluido), inanidad charlatana, palabra
corriendo indefinidamente fuera del silencio reflexivo de la razon; por el contrario, él
(Freud) agoto el Logos insensato; lo deseco; hizo remontar las palabras a su fuente, hasta
esa region blanca de la autoimplicacion en donde nada se dice.®

® Los comillados, salvo indicacion en nota, remiten todos al mismo articulo.

" En una breve analitica de las transgresiones Foucault sefiala al incesto como la prohibicion mas
conocida y general, enumerando luego, agrupadas en cuatro series, las prohibiciones del lenguaje que
propongo conectar con alguno de estos locos, escritores célebres, a los que él prestara atencion:

- las infracciones al cddigo linglistico (Roussel).

- las prohibiciones de articular palabras blasfematorias (Panero).

- las prohibiciones de articular significaciones intolerables para tal cultura (Sade).

- lenguajes estructuralmente esotérico, instalado en el repliegue de la palabra y escondiendo
significaciones prohibidas, no por el sentido ni por su materia verbal, sino transgresiva por su juego
(Brisset). La locura se encontraria desplegada, siguiendo este texto de Foucault, en esas escalas que van
desde los actos prohibidos a las prohibiciones del lenguaje.

8 1bid., trad. RC.

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/

Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

Freud, pues, deseco al Logos. Fue este uno de los términos con los que el mismo Freud
caracterizo su préactica. Cito: “Donde Ello era Yo debo advenir. Es un trabajo de cultura
como el desecamiento del Zuiderzee®” (Freud, 1933)%°.

¢Seré que, sin trabajo, la locura invade a quien la padece y se revela como ausencia de
obra? ¢podriamos leer asi el titulo de Foucault? Pero ¢a qué trabajo alude Freud cuando
connota el advenimiento del sujeto como un trabajo de cultura (Kulturarbeit) que
compara con el arte de conquistar tierras al mar?

Esa region blanca, ese Zuiderzee, ese borde, litoral del tormentoso océano conquistado
por la cultura de los polder!, se nos ofrece como metafora de algo que puede ocurrir
cuando el trabajo de un artista, hace obra con ciertas locuras, al modo del trabajo analitico.
Si la experiencia del psicoandlisis ha apasionado a cierta literatura y se ha fascinado
también por todo lo que proviene de la locura, ello puede referirse a ese borde donde la
letra circunscribe una ausencia, ausencia de obra, lugar tormentoso orillado por escrituras,
por mensajes que tienen su propia clave.

Podemos fechar en Mallarmé el momento en que esta posicion subjetiva aflora
notoriamente en nuestra cultura y la Obra, con mayuscula, asi como EIl libro, se
constituyen en inalcanzable horizonte para el artista. Su vecindad con la locura, no ha de
buscarse pues en una cercania psicologica, sino por un irreductible espacio vacio, una
ausencia que acompafia la escritura literaria. Asi lo entendieron tempranamente Blanchot
y Bataille. La obra para Mallarmé se crea desde esa ausencia, la de no llegar nunca a ser
La Obra. Su vacio se impone al poeta, asi como en los momentos de locura se impone al
loco asi afectado por ella. Parafraseando el decir de Lacan: el parentesco esta en la
lengua®? es decir, en cierta experiencia de sus limites.

Podemos considerar entonces como ciertas experiencias literarias™® que, desde Mallarmé,
exploran esas regiones limitrofes de la lengua estan emparentadas, en la lengua, con
aquellas en las que, a partir de Freud, nos dan noticias de la experiencia de la locura.

% Seglin Wikipedia, Cf. https://es.wikipedia.org/wiki/Zuiderzee#Obras_en_el_Zuiderzee

““El Zuiderzee era conocido en su época como un mar tormentoso que a menudo provocaba
inundaciones en el pais, entonces mas densamente poblado, causando muchas victimas.[...] Los
neerlandeses iniciaron en el siglo X1X las obras de Zuiderzee, un importante proyecto de példeres. Pero
hasta la votacion parlamentaria de 1918, a raiz de las inundaciones en los Paises Bajos en 1916, no se
concretaron los pasos con el proyecto del ingeniero Cornelis Lely.”

10 Sigmund Freud, “Nuevas conferencias de introduccién al psicoanalisis” (1933 [1932]), Obras
completas, Amorrortu, Bs. As., 2001. Buen comentario en:
http://reflexionesmarginales.com/3.0/consideraciones-acerca-de-la-maxima-freudiana-wo-es-war-soll-ich-
werden/

11 «Un polder es un término neerlandés que describe las superficies terrestres ganadas al Mar del Norte.
Esta técnica se utilizo por primera vez en el siglo XIlI, en la region de Flandes. Los neerlandeses se han
convertido en auténticos maestros en el arte de conquistar las tierras situadas a orillas del mar, que se
hallan a su mismo nivel o inferior, para darles de esta forma un aprovechamiento agricola.”
https://es.wikipedia.org/wiki/Pdlder:

12 Jacques Lacan, seminario L ‘insu que sait de ['une-bévue..., 19 de abril de 1977. Cf. Norberto Gémez,
El parentesco esta en la lengua, en: https://es.scribd.com/document/155791625/EI-parentesco-esta-en-
lalengua-Norberto-Go-mez

Raquel Capurro, Leopoldo Ma Panero, La locura llevada al verso, ed. Me cayé el veinte, México, 2017.
13 Frédéric Gros, Michel Foucault, ed. Que sais-je, 2da ed., Paris, 2017. [Existe traduccion al espafiol: F.
Gros, Michel Foucault, Amorrortu]

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/
https://es.wikipedia.org/wiki/Zuiderzee#Obras_en_el_Zuiderzee
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Obras_de_Zuiderzee&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/P%C3%B3lder
https://es.wikipedia.org/w/index.php?title=Inundaciones_en_los_Pa%C3%ADses_Bajos_en_1916&action=edit&redlink=1
https://es.wikipedia.org/wiki/Cornelis_Lely
http://reflexionesmarginales.com/3.0/consideraciones-acerca-de-la-maxima-freudiana-wo-es-war-soll-ich-werden/
http://reflexionesmarginales.com/3.0/consideraciones-acerca-de-la-maxima-freudiana-wo-es-war-soll-ich-werden/
https://es.wikipedia.org/wiki/Idioma_neerland%C3%A9s
https://es.wikipedia.org/wiki/Mar_del_Norte
https://es.wikipedia.org/wiki/Siglo_XII
https://es.wikipedia.org/wiki/Flandes
https://es.wikipedia.org/wiki/Pa%C3%ADses_Bajos
https://es.wikipedia.org/wiki/Pólder
https://es.scribd.com/document/155791625/El-parentesco-esta-en-lalengua-Norberto-Go-mez
https://es.scribd.com/document/155791625/El-parentesco-esta-en-lalengua-Norberto-Go-mez

Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

Humildemente el escritor, el lector, afiadiriamos, el analizante, se han de conformar con
aquellas des-obras que cada uno, cuando eso le es posible, fabrica con la materia bruta de
su experiencia.4

En esa artesania, en ese arte que a veces alguien despliega, alli, creo, podemos situar un
lugar de convergencia del psicoandlisis con cierta literatura y con ciertas locuras, lugar
marcado por al menos dos rasgos comunes: un estilo con el que operan y refieren esa
ausencia de obra, y un lenguaje que bordea ese blanco y lleva inscrito su propio principio
de desciframiento.

Escribe Foucault:

Nos asombra aun hoy ver comunicar dos lenguajes —el de la locura y el de la literatura—
construidos histéricamente como incompatibles. [...] Saliendo quiza del antiguo terreno,
del pliegue que la confundia con la enfermedad mental, lo locura entra quiza en otro t
terreno, para formar otro pliegue, de eso indtil y transgresivo que llamamos literatura.™®

Las huellas de Leopoldo Ma. Panero

Toute Pensée émet un Coup de Dés
(Todo Pensamiento lanza un Golpe de Dados)
Stéphane Mallarmé

Si dogmatizamos el titulo del articulo de Foucault podemos caer en un par de trampas:

Una - la de no percatarnos de una ausencia, la del verbo. ¢Cual? Esta elidido.

Los antiguos estoicos, como lo rescata Lacan, pusieron de relieve la funcion del verbo en
la frase, el verbo connota la presencia del acto. Si no hay verbo, no hay accion, no hay
obra, nada se mueve, universo congelado que a veces presentifica el enfermo mental. A
veces, si, la locura nos muestra ese paisaje, ausencia de obra. Elidida.

Dos - ¢Habria que universalizar esa situacion y excluir al que esta loco (no es loco) de la
posibilidad de un acto de creacion relativo a su experiencia? ¢Excluirlo de la creacion?
Atendiendo a otro texto de Foucault cerremos el paso a una identificacion conceptual
entre la locura -palabra abstracta- y un loco, singular, irrepetible, concreto y leamos el
texto que analizamos de Foucault con este otro parrafo un poco anterior ya que data de
1961:
Al fin, el siglo XX echo el guante sobre la locura, la redujo a un fenémeno natural, ligado
a la verdad del mundo. De esta toma de posesidn positivista derivaron, por un lado, el
desprecio filantrépico que manifiesta toda psiquiatria respecto al loco, y por otro, la gran
protesta lirica que se encuentra en la poesia, desde Nerval hasta Artaud y que es un
esfuerzo por volver a dar a la experiencia de la locura la profundidad y el poder de
revelacion aniquilados por la internacién.

Al respecto, escribe Frédéric Gros:

14 M. Real, “Ausencia de obra”, op. cit.

15 M. Foucault, “La folie, ’absence d’ceuvre”, op. Cit.

16 M. Foucault, "La folie n'existe que dans une société" (entretien avec J.-P. Weber), 22 de julio de 1961,
Dits et Ecrits, t. 1, n° 5, op. cit.

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/

Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

La escritura literaria moderna [...] proviene exactamente de una nada (un rien) que la
precede y la soporta. Aquello que Hoélderlin designaba como el rodeo de los dioses,
Laporte como pura espera sin objeto y Blanchot como el vacio meticuloso de la muerte.
Lo que se escribe se escribe desde una ausencia: la obra obtiene su recurso de una ausencia
de obra. [...] Este concepto de ausencia de obra [...] designa también, para Foucault, a
la locura. Lo gue produce el encuentro entre literatura y locura es una experiencia de la
lengua que Foucault sitGa bajo el signo de la ausencia de obra.'’

Por lo tanto, cuando Foucault, en alguno de sus textos como el que hemos comentado,
propone una disyuncion entre locura y obra, no excluye en otros, leer las obras que un
no-todo-loco pueda llevar a cabo desde su experiencia singular al modo de una “gran
protesta lirica” contra el trato dado a su locura. Es decir que esa gran protesta no es ajena
a la locura, a su experiencia. Seria entramparse en un falso dilema resolverlo de modo
universal, pues singular es la experiencia de la locura. No es lo mismo pensar la relacién
con la obra en Camille Claudel, tan estudiada en sus dos libros por Danielle Arnoux,® y
analizar esa relacion en Leopoldo Ma. Panero.

El loco, un loco, tal loco hace presente alguna figura de la locura: la encarna y esta lo
ocupa, a veces CoOmo un enemigo que conquista territorios. Méas 0 menos. Encarpacion,
propone llamar Jean Allouch a la conjuncion de esas dos operaciones: encarnar y ocupar.
Crear es un verbo que también puede ser puesto en juego. Dos componentes arman el
juego creador que plantea Mallarmé en su célebre poema, “Una tirada de dados no
eliminara el azar”'®: los dados y el azar. Cada existencia tiene sus dados y sus encuentros
con el azar. La letra es tirada de dados, pero ninguna jugada eliminara el azar. Se juega
con el azar. El quehacer de un artista connota cierto espacio de libertad al modo de “la
tirada de dados (que) jamas excluira el azar.”

Cuando el azar se presenta como destino algunos lo convierten en obra: puede ocurrir que
esté loco y que, rescatandose, proponga su particular version de articular su experiencia
de locura en una obra. Hace un juego, posible, con lo que resulta de su tirada dados, “[...
aunque ésta sea)] lanzada en circunstancias eternas desde el fondo de un naufragio”?,
escribe Mallarmé.

Leopoldo Maria Panero

En la serie de “poetas-locos” que nos presenta Michel Foucault como figuras de un
levantamiento poético contra el trato deparado “a la experiencia de la locura”, incluimos
a Leopoldo Ma. Panero.

En la escuela de Mallarmé, al que dedica muchos de sus versos y cuyo nombre transcribe
en un juego literal : “Ma larme” o evoca haciéndose eco al titular uno de sus poemas “Un
golpe de dados no abolira el azar,”?! Panero se acerca a ese limite de la escritura y da
sefiales de ello con el uso insistente en los ultimos afios de la interjecciones y de las
letanias paganas con las que invoca a los santos poetas de su breviario. A veces solo

7 F. Gros, op. cit., pp. 30-36. Trad. RC.

18 Danielle Arnoux, Camille Claudel, trad., El irénico sacrificio, epeele, México, trad. y Camille
Claudel, el reencantamiento de la obra, MCV, México, 2015.

193, Mallarmé, “Un golpe de dados”, version espafiola de Agustin Larrauri, ed. Mediterranea, Cordoba,
1943.

20 [dem.

2L L. Ma. Panero, Poesia completa, t 1, ed. Visor, Madrid, 2012, p. 491.

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/

Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

parece quedar boquiabierto en la exclamacion: jAhl, jOh!, otras, sefiala el lugar donde
reina la nada, la ausencia de obra —que el poema transforma sin abolir. Asi leemos en uno
de sus muy hermosos poemas:

La cuadruple forma de la nada?

Yo he sabido ver el misterio del verso
que es el misterio de lo que a si mismo nombra
el anzuelo hecho de la nada
prometido al pez del tiempo
cuya boca sin dientes muestra el origen del poema
en la nada que flota antes de la palabra
y que es distinta a la nada que el poema canta
y también a esa nada en que expira el poema:
tres son pues las formas de la nada
parecidas a cerdos bailando en torno del poema
junto a la casa que el viento ha derrumbado
y ay del que dijo una es la nada
frente a la casa que el viento ha derrumbado:
porque los lobos persiguen el amanecer de las formas
ese amanecer que recuerda a la nada;
triple es la nada y triple es el poema
imaginacion escrita y lectura
y paginas que caen alabando a la nada
la nada que no es vacio sino amplitud de palabras
peces shakespearianos que boguean en la playa.
esperando alli entre las ruinas del mundo.

De lo que no podemos dudar es que el trabajo de escritura (Kulturarbeit) le llevd a
Leopoldo Ma. Panero el tiempo de su vida, de la que nos dejé sus obras. En ellas escribio
lo que anuncié al comienzo de su trabajo como “festimonio [...] de la inquietante
extraiieza, de la locura llevada al verso. % Ese acarreo de la locura al verso, lo expreso
con los términos de la alquimia medieval citando aquel incentivo de los alquimistas “in
stercore invenitur” (en el estiércol lo encontraras) y que él encarna con su lengua
embarrada:

me suelo
tirar un gran pedo cada vez que me acuerdo
de cémo fue y no debid ser [mi vida].
yo soy el que mis heces
tallé de la piedra de los versos.
En mis manos acojo los excrementos
formando con ellos poemas?*

Panero encontr6 manera de salir del pantano de la locura, encontré materia, ain en la
mierda y le dio forma: asi hizo obra.

22 |bid., Orfebre (1994), p. 469.
23 |bid., “El ultimo hombre” (1983), p. 287.
24 Tbid., “El ultimo poeta”, pp. 106-114.

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/

Raquel Capurro, Locuray obra ¢conjuncion? ¢disyuncion? nacate

Los pajaros que hablaban a Schreber me mostraron sin palabras esa operacion con la que
Panero hace poesia. Una de estas noches me dormi pensando en un verso suyo que dice
“La locura hace nido en el poema.” Me desperté recordando el trabajo que durante casi
un mes vi hacer a un casal de horneros frente a mi casa: iban y venian del charco al nido
en construccion. Desafio. Del barro al nido, “levantando el nido frente al pampero” canta
Zitarrosa. Eso, pensé, no cesé de hacer Panero en los manicomios que habitd. Reitero su
verso: “La locura hace nido en el poema.” Lei entonces con atencion el didlogo ficticio
con el que Foucault termina su introduccién a los Didlogos de Rousseau, obra intermedia
de su trilogia, verdadero work-in-progress en el que este pone en juego su persecucion.?
Escribe Foucault:

- Laestructura de una obra puede dejar aparecer el dibujo de una enfermedad.

- Es decisivo que la reciproca no sea verdadera. [...]

- Asociar obra y delirio es una extrafia aleacion de palabras, muy salvaje, muy frecuente
(y elogiosa en nuestros dias); una obra no puede tener su lugar (son lieu) en el delirio:
s6lo puede ser posible que el lenguaje, que del fondo de si mismo la hace posible,
ademas la abra al espacio empirico de la locura (como habria podido abrirla al erotismo
0 al misticismo).

- Entonces, una vez mas...

- Ellenguaje que prescribe a una obra su espacio, su estructura formal y su
existencia misma como obra de lenguaje, puede conferir al lenguaje segundo, que
reside en el interior de la obra, una analogia de estructura con el delirio. [...]

- Hay que distinguir: el lenguaje de la obra, ese mas alla de ella, eso hacia lo cual ella se
dirige, lo que ella dice; pero también, el mas aca de ella misma, eso a partir de lo
cual ella habla. A ese lenguaje no se le pueden aplicar las categorias de
normal o de patolégico, de locura y de delirio: pues es franqueamiento primero,
pura transgresion. %

Si, entonces si importa preguntarse no por la patologia de la obra sino por la verdad que
en ellaasomay trasciende aquellas categorias, pues con su escritura rescata su experiencia
de la locura y en un movimiento segundo hace obra con ella.

No doy por terminado aqui el trabajo sobre este asunto en los textos de Foucault.
Poniendo por hoy un punto cito a Panero:

Oh mujer que al lago te acercas

nunca podrés penetrar
s6lo el poema dibuja el cercado

en donde el lago esta.

El poema es
voz de la tiniebla,
aullido del ser, lagrima del ser
que con la nada se reuine, y se acuesta

y folla y escupe en mi figura [...]

25 Jean-Jacques Rousseau, Confesiones, Rousseau juez de Jean-Jacques, Didlogos, y Ensofiaciones de un
paseante solitario, en Obras completas en espafiol, estas fueron escritas en 1776. Son tres publicaciones
postumas: Editorial Gosselin, 1822.

% M. Foucault, Dits et Ecrits, texte n° 7, “Introduction” & Rousseau juge de Jean-Jacques”, Gallimard,
Paris, 2001. Trad. RC.

WWW.revistanacate.com Aacate Articulos, octubre 2019



http://www.revistanacate.com/

