“El psicoanalisis sera foucaultiano o no sera”
Jean Allouch
Traduccion: Veronica Martinez

Ha pasado tanto tiempo desde el fallecimiento de Jacques Lacan y de Michel Foucault
que he pensado que hoy me incumbe decirles, o recordarles, a los estudiantes aqui presentes
algunas informaciones. Desde luego, una informaciobn no es nunca simplemente una
informacion; sin embargo, no se tratard de un estudio en buena y debida forma de los vinculos
de las dos obras que indexan los nombres de Lacan y Foucault - mas ain cuando, sobre este

asunto, ya he dado bastante.

Utilizar como titulo, asi como lo he deseado, una cita propia puede parecer el colmo de
autocomplacencia, un empuje agudo de narcisismo o, incluso, quizas, una repugnante operacion
de promocioén. Sin embargo, me di autorizacion porque, desde que fue dicha y luego escrita, esta
frase ha suscitado numerosas reacciones, tanto en America Latina como en Francia. Pasada la
sorpresa, han elegido estas palabras que valian como proposicién, se la criticd, se la deplord y, a
veces, fue leida y adoptada. Si bien se pronuncié en enero de 1998 y se publicé unos meses mas
tarde?, es recién ahora, y empujado por la teméatica de nuestro coloquio, que intentaré explicarme

mas detenidamente.

¢Como, entonces, para un miembro de la escuela lacaniana, Lacan no alcanza? Y por qué
él, este Foucault, y no... escriban aqui el nombre propio que deseen. Asimismo, ¢sera un tanto
poco coherente agregar a la brdjula lacaniana (ya sea al ternario simbolico/imaginario/real) la
"caja de herramientas" foucaultiana? Con el fin de indicar que este enfoque no es grillado, y sin
afan por ser exhaustivo, historizar ni ordenar los enunciados, empezaré por recoger aquellos
rasgos que convierten a Foucault y a Lacan en vecinos cercanos Y, posiblemente, aquello que

poseen en comun.

1 publicado en Laurie Laufer y Amos Squverer (dirs.), Foucault et la psychanalyse, Herman Editeurs, Paris, 2015. [Nota de
Edicion]

2 Jean Allouch, EI psicoandlisis, una erotologia de pasaje, traduccion de Silvio Mattoni, Ediciones literales, 1998, p. 169. El
Gltimo capitulo de esta obra, reescritura de un seminario llevado a cabo en Cérdoba (Argentina) a fines de octubre de 1997, que
se titula "Continuacion parisina”, ofrece un apuntalamiento de las afirmaciones a continuacion (Proximidades).



PROXIMIDADES
El uno y el otro libran una batalla; son guerreros. Foucault fue un sismo, asi como Lacan;
aun lo son, més alla de los esfuerzos realizados para diluir los efectos. Correlativamente, irritan a

mas de uno.

El “qué importa quién habla” de Beckett como apertura y clausura de la conferencia
“¢Qué es un autor?” de Foucault es, para Lacan, inherente al decir (ver su interpretacion del
suefio “de la inyeccion de Irma”, pero también al “se dice” de Duras, que esta en juego en el
dispositivo al que llamo “el pase”).

Lacan admitia que no existia ni el minimo deseo de saber; Foucault substituye el

“condcete a ti mismo” por el “cuidado de si”.

Ni a favor de uno ni del otro, el problema no era el de la verdad, filoséfica o teoldgica,
sino el de decir la verdad. Se preguntan, y se dird con Foucault: “¢,De donde proviene que la
verdad sea tan poco verdadera?”. De la misma manera, ¢cudl es el precio que debe pagar el

sujeto para decir la verdad?

Esto convoca el concepto de subjetivacion, el cual se encuentra en ambos. No es una

opcidn seguir siendo el mismo, a fortiori de quererlo.

Sin dudas escarmentados por Hegel, ambos han hecho algo diferente a inventar un
sistema de pensamiento. Lo que, tanto para uno como para el otro, exigia un “pensar al

encuentro con uno mismo”, un “desprenderse de uno mismo”.

Ellos nos dejan también, cada uno, con un camino abierto, un recorrido, y... €so es todo, o

mas bien... notodo. Hay lugar para una, o incluso varias continuaciones.

La manera en que Foucault procedié especialmente con el GIP3, su cuidado de no intervenir ante
los detenidos en las prisiones francesas mas que lo conveniente para que hubiera participacion de
la que sabe no tiene la clave, una accion de la cual no es amo, equivale a lo que puede ser la

intervencion de un psicoanalista.

El concepto foucaultiano de “intensificacion del placer” se deja identificar como un “plus

de goce”, uno de los nombres del objeto a®.

3 [EI Grupo de Informacién sobre las Prisiones fue fundado por Foucault y otros en 1971 a fin de denunciar las condiciones de
reclusién, hacer circular informacién, reapropiacion del saber y resistencia. Nota de edicion]
4 J. Allouch, “Foucault, Lacan, intensification du plaisir et plus de jouir”, in coll., Michel Foucault et la médecine. Paris, Kimé,



Foucault y Lacan desean renovar la erdtica. La erdtica que ninguno separa de la

espiritualidad. Al comentar sobre Foucault, David Halperin lo destaca.

Cuando me preguntaron sobre mi declaracion, pensando en Pessoa®, respondi
espontaneamente que lo que Foucault y Lacan tenian en comun era un principio de desasosiego
[intranquilidad]®. Bernardo Soares (heterénimo de Pessoa) encarna, de manera ejemplar, lo que
es el hombre después de que se le proclamé muerto a Dios. Ni el nietzscheismo de Foucault’, ni
la batalla contra el catolicismo de Lacan desconocia que los fantasmas de Dios, quizas

indestructibles, perduran.

Otros autores han recogido algunos otros rasgos comunes. Asi es que Fabienne Brion y
Bernard Harcourt escriben® sobre La voluntad de saber que, sotto voce, Foucault discutiria con
Lacan y su “que se diga queda olvidado tras lo que se dice en lo que se escucha”. El concepto
foucaultiano de episteme viene exactamente aca, entre el “que se diga” y el “lo que se dice”,

hace que el “que se diga” amplie un punto... que queda olvidado.

Estos autores agregan® que si, en El reverso del psicoanalisis, Lacan se cuestiona como
el sujeto del deseo se relaciona con el saber, tal es también la cuestion que Foucault analiza en

sus Lecciones sobre la voluntad de saber.

Esta lista ya considerable podria incrementarse por otros rasgos. Si aun fuera posible
escribir una lista similar que, por el contrario, los alejara entre ellos, o incluso los opusiera, no
queda claro si esta otra lista podria tener el mismo peso que esta que recién les propuse. Abogo
en ese sentido porque hubo entre ellos reconocimiento, mutuo y al mismo tiempo asimétrico, el

cual deseo recordar ahora.

2001. [“Foucault, Lacan, intensificacion del placer y plus de goce”, Michel Foucault y la medicina.]

5 Fernando Pessoa (Bernardo Soares), El libro del desasosiego, traduccién de Santiago Kovadloff, Emecé Editores, Buenos
Aires, 2000. [En francés el titulo fue traducido como Le livre de I'intranquillité. Nota de edicion]

6 Lo que evoca la siguiente pequefia historia: un candidato de la pedagogia habla, por primera vez, con quien cree puede ser su
psicoanalista. Este le responde: “Realice tranquilamente su andlisis personal, después vemos ”. El candidato, serio, nunca mas
volvié a lo de tal cretino.

" Al llegar casi al final de una charla con André Berten (07 de mayo de 1981), Foucault manifiesta: “Si Dios me lo permite,
después de la locura, la enfermedad, el crimen, la sexualidad, lo Ultimo que me gustaria estudiar seria el problema de la
guerra [...]” — “Bueno, responde Berten, todos esperamos que Dios te lo permita”. La respuesta, dada cual toque de esgrima: “Yo
no lo deseo” (Michel Foucault, Obrar mal, decir la verdad. La funcién de la confesion en la justicia, Curso de Lovaina, 1981,
edicion realizada por Fabienne Brion et Bernard E. Harcourt, Traduccién de Horacio Pons, Siglo XXI, Buenos Aires, 2014, p.
262. Mientras, en Suecia, emprende la redaccion de su tesis sobre la historia de la locura, Foucault le escribe a Jean-Paul Aron:
“Mis paseos nietzscheanos toman caminos de mas en mas (¢parricidios?) en los confines, para una tesis, del delirio.” (Philippe
Artieres, Jean-Francois Bert, Un succes philosophique. L Histoire de la folie a I’age classique de Michel Foucault, Caen, Puc,
2011, p. 71).

8 En M. Foucault, Obrar mal, decir la verdad, op. cit., p. 302.

% Ibid., p. 321.



RECONOCIMIENTO MUTUO

I ¢Como recibié Lacan, desde 1961 (fecha de publicacion), La historia de la locura en
la época clasica? En “Kant con Sade”, al ironizar sobre “Pinel y su pineleria”, Lacan le dice al
lector, no menos irénicamente, que se dirigira a él en estos términos: “¢Creen correcto
ridiculizar asi a un hombre a quien le debemos uno de los més nobles pasos de la humanidad?”,
y lo remite enseguida, en una nota, a la tercera parte de la “admirable Historia de la locura”.
Respecto a la quisquillosidad de la pineleria, Lacan y Foucault se sitian del mismo lado, en el

que esta fuera de cuestion creerse no estar loco.

Lacan es aun mas laudatorio con El nacimiento de la clinica (sesion del 31 de marzo de

1965 del seminario Problemas cruciales):

Me gustaria [...] que tengan de maxima prioridad leer este libro de Michel Foucault que se llama El
nacimiento de la clinica. Michel Foucault, quien es para mi uno de esos amigos lejanos con el que sé,
por experiencia, que estoy en constante y cercana correspondencia, a pesar de verlo muy poco debido a
nuestras ocupaciones reciprocas, Michel Foucault, a quien vi ayer de noche, le hice la pregunta, sobre
este libro, la pregunta de si habia sido informado por alguna via [...] sobre la tematica que desarrollé el

afio pasado sobre la vision y la mirada; me dijo que no.

Lacan esta entusiasmado, esta en las nubes, porque sefiala que, sin saber nada, Foucault
redescubre por su lado la incidencia del objeto a en ocurrencia de la mirada. Encuentra
“consuelo”, “animo” e incluso “la certeza de que se trata de lo que esté en el orden del dia para
el pensamiento presente”. EI nacimiento de la clinica le parece “de un interés verdaderamente
original”, un “libro Unico, que no tiene ningln tipo de equivalente”. Al decirle Foucault que no

habia vendido mas que 475 ejemplares, Lacan reacciona esforzandose en levantar las ventas:

Espero que haya aqui suficientes personas para hacer saltar esa cifra. Repito, todo lo que hay en ese libro

es virgen, nada fue dicho antes.

Il Por su lado, ¢cémo percibié Foucault a Lacan, inclusive despues de publicar el primer
tomo de la Historia de la sexualidad? Cuando el 11 de septiembre de 1981 se le preguntd sobre
Lacan, quien acababa de fallecer, Foucault manifiesta que “no buscaba en él [el psicoanélisis]
un proceso de normalizacion de los comportamientos, sino una teoria del sujeto”.

Remontandose a los afios cincuenta, Foucault indica incluso lo que podemos llamar una



deuda de Lévi-Strauss y de Lacan (especialmente ellos):

Descubrimos que la filosofia y las ciencias humanas vivian sobre una concepcién muy tradicional del

sujeto [...]. Descubrimos que habia que intentar liberar todo lo que se esconde detrds del empleo del,

aparentemente simple, pronombre “y0” [je]lo.

Dos afios después, le presta su voz a Lacan, haciéndolo afirmar algo perfectamente ajustado:

A pesar de sus esfuerzos, el inconsciente tal como funciona no puede ser reducido a los efectos de

donacién de sentido a los que el sujeto fenomenolégicamente se ve susceptiblell.

Lo que Lacan y Foucault rechazan entonces no son solamente las vias psiquiatricas y
psicoldgicas de la normalizacion, ni solamente la exigencia equivoca de un pensamiento

sistematizado, rechazan también al sujeto fenomenoldgico donante de sentido.

En su curso de 1981-1982, en el Colegio de Francia, Foucault reitera la singularidad de
la posicion lacaniana, cercana a lo que se encuentra desarrollando bajo el titulo de la

“hermenéutica del sujeto”:

Digamos lo siguiente: no ha habido tanta gente que, en los Gltimos afios -en los Gltimos afios — yo diria en
el siglo XX-, haya planteado la cuestion de la verdad. No hay tanta gente que haya preguntado: ;qué pasa
con el sujeto y la verdad? Y: ;Qué es la relacion del sujeto con la verdad? ;Q ué es el sujeto de verdad,
qué es el sujeto que dice la verdad, etcétera? Por mi parte, no veo més que dos. No veo més que a
Heidegger y Lacan. Personalmente, como deben haberlo advertido, trato de reflexionar en todo eso méas
por el lado de Heidegger y es a partir de Heidegger. Asi es. Pero es indudable que desde el momento en

que se plantea ese tipo de cuestiones, uno no deja de cruzarse con Lacan.*?

“Cruzar” es la palabra justa. Estos dos cruzados se cruzaron.

DONDE LACAN SE IMPULSA CON FOUCAULT Y DONDE FOUCAULT SE IMPULSA CON
LACAN

Lacan le debe a Foucault, si no exactamente su concepto de “discurso”, al menos el

10 M. Foucault, “Lacan, le ‘libérateur’ de la psychanalyse™, Dits et écrits, t. Iv, Paris, Gallimard, 1994, pp. 204-205. [“Lacan, el
‘liberador’ del psicoanalisis.”]

1 1bid., p. 435.

12 [M. Foucault, Hermenéutica del sujeto, traduccion de Horacio Pons, Fondo de Cultura Econdmica, México, 2002, pp. 188-89.
Nota de edicion.]



hecho mismo de haber elegido este término para designar algo distinto al hecho de disertar, al
“bello discurso”, al “discurso interior”, al “discurso del trono” o “de apertura”. No se trata de

solamente un conjunto de enunciados, ni de una exposicion oratoria.

El 22 de febrero de 1969 Lacan asiste a la conferencia “;Qué es un autor?” en la que
Foucault va a sorprender a su publico al hablar de los “fundadores de la discursividad”,
particularmente Freud y Marx, “los primeros y més importantes”. Bifido, es decir dividido en
dos, Lacan aparece en la audiencia y al mismo tiempo en el texto de Foucault, ya que este define
al fundador de la discursividad como aquel que se convierte en objeto de un olvido esencial y
luego de un “retorno a...”. Si bien Foucault no menciona nunca el nombre de Lacan (por Freud)
ni el de Althusser (por Marx), cada participante de la audiencia no podia no tenerlos en cuenta al
escucharlo: hacia tiempo que Lacan habia proclamado su retorno a Freud y, mas recientemente,
Althusser su retorno a Marx. Lacan estd encantado, declarandole publicamente a Foucault,
mientras actla, sin lugar a dudas, un poco demasiado de profesor del profesor, que todo lo que

dijo le parece “perfectamente pertinente”.

Foucault habia planteado la siguiente pregunta:

¢Cbémo, segun cudles condiciones y en cuales formas algo como un sujeto puede aparecer en el orden del
discurso? ¢ Qué lugar puede ocupar en cada tipo de discurso, cuales funciones puede ejercer, obedeciendo
a qué reglas? En resumen, se trata de quitarle al sujeto (o a su sustituto) su rol de pilar originario, y de

analizarlo como una funcién variable y compleja del discurso.

Ahora bien, ¢qué hizo Lacan? Algunos meses después (26 de noviembre de 1969), Lacan
se impulsara al comenzar a escribir su doctrina de los cuatro discursos que, justamente,
comporta diferentes “lugares” que el “sujeto” ocupa en “cada tipo de discurso” - exactamente lo
que Foucault habia citado para caracterizar un discurso. Cuando fui a pedirle su autorizacion
para publicar esta conferencia en Littoral™® Foucault se mostr6 muy sorprendido de esta

continuacion: la desconocia.

Sin embargo, si Lacan se ha impulsado de esta manera en Foucault, tal como dos nifios
saltando a la cuerda, no fue de la misma manera para Foucault ya que Lacan, de nuevo, se aparta

de él. El 27 de abril de 1966, le recomienda a su auditorio “el libro tan brillante que acaba de

13 Littoral, n.° 9, “La discursivité”, junio 1983, descargable gratuitamente en el sitio de ediciones Epel. [M. Foucault, “;Qué es
un autor?”, en Litoral n® 25/26, Cordoba, 1998. Nota de edicidn.]



sacar nuestro amigo Michel Foucault”'4, es decir, Las palabras y las cosas, invitando a leer
precisamente el primer capitulo, dedicado a Las Meninas, porque anuncia que va a hablar
también sobre ese cuadro en su proxima sesion del seminario. El 18 de mayo, Foucault asiste al
seminario, y Lacan se dirige concretamente a él al desarrollar su lectura critica del anélisis
foucaultiano de Las Meninas. Como Mayette Viltard ha informado perfectamente sobre lo que
pasd alli'®, no voy a retomar aqui los complejos términos de su debate, 0 mas bien la falta de
este debate que Lacan esperaba al criticar a Foucault, ya que este le rehtye. “¢No deformo lo
que usted dice?”, le pregunta Lacan. — “Usted reforma”, le responde Foucault, quien no dird

nada mas y nunca mas ird al seminario de Lacan.

No podemos hacer otra cosa que impresionarnos por el hecho de que, como un poco
antes sobre EI nacimiento de la clinica, se trata nuevamente del objeto a mirada. En efecto,
Lacan, “reformaba” a Foucault al no aceptar que Las Meninas pudiera ejemplarizar el estatus del
signo en la era clésica, al destacarle a Foucault que no se trataba de la representacion sino del
representante de la representacion vy, correlativamente, al que Desargues habia hecho caso
omiso, en otras palabras, que la estructura del cuadro de Veldsquez recogia la geometria
proyectiva, y que por lo tanto “atrapaba” la mirada y, por consiguiente, al sujeto no con la

geometria sino con la topologia.

Dejo que descubran, mediante su lectura, como Mayette Viltard muestra que las cosas y
las palabras no quedaron ahi entre Foucault y Lacan, como Foucault pudo, a continuacion,
calificar “de punto muerto” a su historia del episteme en Las palabras y las cosas, y como Lacan
tuvo en cuenta el comentario de Foucault en la pagina 352 de esa obra, comentario segun el cual
“no se debe olvidar que la importancia mas y mas marcada del inconsciente no compromete en

nada a la primacia de la representacion”.

Dicha primacia, en efecto, se pierde. Gérard Granel lo sefial6*®: la psicologia consiste en
la reduccion de cualquier modo de presencia a un enunciado de la representacion. Ignora que el
lenguaje no consiste de representaciones, no representa mimeticamente la realidad, asi como se
podia creer a partir de Aristételes. A continuacién, sobre este propdsito, una declaracion de

Foucault cien por ciento lacaniana y provista, ademas, de un efecto poético:

14, Lacan, El objeto del psicoandlisis, sesion del 27 de abril de 1966.

15 Mayette Viltard, “Foucault-Lacan: la leccion de las Meninas”, Litoral n® 28, Cérdoba, 1999.

16 Gérard Granel, “Lacan y Heidegger, reflexiones a partir de los Zollikoner Seminar”, en col., Lacan con los filsofos, Siglo
XXI, México, 1997.



No es cierto que el lenguaje se aplica a las cosas para traducirlas; son las cosas, por el contrario, que estan

contenidas y envueltas en el lenguaje como un tesoro hundido y silencioso en el estruendo del mar.’

Habremos reconocido, en ese “tesoro”, un nombre del objeto a.

Sin embargo, luego de esa inolvidable sesion del 18 de mayo de 1966, Foucault y Lacan
no se cruzardn mas, salvo indirectamente, y es Lacan, sin dudas mas que Foucault, el que se
quedard hambriento, se quedara con su pregunta sobre el lugar de Foucault atravesada en la

garganta.

MAS ALLA DE SUS MUERTES

Esto hace menos sorprendente que haya una continuacion, que la muerte de cada uno no
haya puesto fin a la historia de su relacién, es decir, que ni Foucault ni Lacan estan, por el

momento, muertos de su segunda muerte.

I Publicado en 2001, La hermenéutica del sujeto es el curso que Foucault dio en el
Colegio de Francia en 1981-1982. En 2007 lo retomé en un opusculo®® que, me parece adn hoy
en dia, ratifica lo que Foucault habia realizado, es decir, ofrecer al psicoanalista una genealogia
inédita de su disciplina, enunciar cuél es el estatus del psicoanalisis (una hermenéutica del
sujeto), cuyo ejercicio no es tanto una separacion de la practica médica (Freud se separaba de
Charcot al replicar que es el lenguaje el que esta en juego en el sintoma histérico) como una
reactivacion con un tono méas nuevo de los ejercicios espirituales de las antiguas escuelas

filosoficas — lugares de produccidn del saber y lugares terapéuticos indisociables.

Foucault destacaba que “no hay otro punto, primero y Gltimo, de resistencia al poder
politico mas que en la relacion de si consigo”®®. Su vida y su obra lo demuestran de la manera
mas clara. El 22 de mayo de 1981, le manifiesta a quienes lo cuestionan, Jean-Francois y John
De Wit:

Si peleo por tal o tal otra cosa, es porque, en efecto, eso me importa en mi subjetividad. Me doy
perfectamente cuenta de que el punto de apoyo y la coherencia también pasan por ahi. Pero, a partir de las

elecciones que se fueron perfilando a partir de una experiencia subjetiva, podemos pasar a otras cosas

17 p. Artiéres, J.-F. Bert, Un succes philosophique. L’Histoire de la folie & I’age classique de Michel Foucault, op. cit., p. 184.

18 3. Allouch, El psicoandlisis, ¢es un ejercicio espiritual? Respuesta a Michel Foucault, traduccion de Silvio Mattoni,
Ediciones literales y El cuenco del Plata, Buenos Aires, 2007.

19 M. Foucault, La hermenéutica del sujeto, op. cit., p. 236.



[..]%°

Si ya estamos aqui, ya no nos sorprenderemos mucho que se refiera al psicoanalisis y que
Foucault lo haya citado. Al haberlo ya escrito, no retomaré aqui la descripcion de los rasgos que
permiten reconocer un ejercicio espiritual en el ejercicio analitico, asi como sefialar en qué es
que el ejercicio analitico no se deja identificar en ningun ejercicio espiritual de ninguna escuela

filosofica antigua.

En aquella época, no estaba publicado el curso de Foucault en Lovaina (1981); recién
hace poco se publicd. En esa ocasidn, Jean-Francgois y John De Wit, quienes lo escucharon decir
que, a fines del siglo XIX se habia instaurado, particularmente con Freud, una nueva
“hermenéutica del sujeto que es evidentemente, en sus formas y en sus objetivos,
extremadamente diferente de lo que podiamos encontrar en la préctica de la espiritualidad
cristiana”, “que tenia como instrumento y como método principios de descifrado mucho mas

cercanos a los principios de andlisis de un texto”?, le hicieron la siguiente pregunta:

¢Cémo podemos explicar que los psicoanalistas rechacen la idea de que el psicoanalisis pueda formar

parte de las técnicas de subjetivacién? ;No es curioso?

“Es un hecho, manifiesta Foucault, que rechazan la idea. ¢(Por qué?” Aqui va a
responder utilizando de contrapunto a Einstein, quien podia manifestar “que la causalidad fisica
se arraiga en la demonologia sin que eso hiera a los fisicos”. ;Como es que, en venganza, los
psiquiatras teman que su ciencia se vea dafiada por la historia? Eso esta ligado a la fragilidad del

estatus "cientifico” de su conocimiento. Y Foucault agrega:

Entonces, cuando los psicoanalistas se calmen respecto a las historias de sus préacticas, tendré mucha méas

confianza en la verdad de lo que dicen®.

La gran mayoria de los psicoanalistas no se calmaron nunca..., hasta el punto, si llegaba

20 M. Foucault, Obrar mal, decir la verdad, op. cit., p. 276.

2L Ibid., p. 242. [El “lo escucharon decir” corresponde a que esas palabras fueron dichas por Foucault en la clase del 20 de mayo
de 1981. Nota de edicidn.]

2 |bid., p. 279.



al caso, de hacerse regafiar®. Un esquema ilustrara la proposicion de Foucault sobre el lugar del
psicoanalisis. Con Freud, naci6 de un vientre no psicologico sino neurologico y, desde entonces,
fue ampliamente ejercido por los médicos, a los cuales se unieron, mucho mas tarde, los
auxiliares médicos (los psicologos, que son para el médico lo que Pussin, su célebre enfermero,
fue para Pinel). Historicamente, el psicoandlisis es una rama, aunque sea desviada, de la
medicina. Al menos eso habian pensado, o creido, hasta Foucault. Sin embargo, Foucault hace
valer otra genealogia, mucho més antigua y que, pese a algunas afirmaciones de Lacan, se
refiere al psicoandlisis en ese momento en el que la filosofia, la ciencia y la terapia avanzaban a
un mismo ritmo en las diversas escuelas filoséficas antiguas, las cuales, de hecho, se atacaban

como hoy lo hacen los psicoanalistas, a veces, no sin excelentes razones.

Aqui tenemos entonces, grafica, la operacién de Foucault, su proposicion enorme al
psicoandlisis, perfectamente conforme a la conclusion a la que llegd Lacan, esto es, que el

psicoanalisis no es una ciencia, si bien nunca deja de aspirar serlo:

2 Vijsualizar en Youtube, https://plus.google.com/109595311003045675652/posts



https://plus.google.com/109595311003045675652/posts

\ Psicoanalisis

Medicina

Filosofia Ciencia

Galileo Descartes

Filosofia/ ciencia

Il Sin embargo, me gustaria concluir sobre otro acontecimiento que permite tomar nota de un
nuevo cruzamiento entre Foucault y Lacan mas alla de sus muertes y, al mismo tiempo, reanudar
con el primero de ellos. Sin dudas habran reconocido la publicacion de Philippe Artiéres et Jean-
Francois Bert en 2011 de la obra Un succés philosophique. L’Histoire de la folie & I’age

classique de Michel Foucault. La palabra “éxito”?* se impone desde que nos enteramos de que

24 [La palabra “éxito” refiere al término en francés “succeés™ que se utiliza en el titulo de la obra de Artiéres y Bert. Nota de



se vendieron 168 000 ejemplares de Historia de la locura en la época clasica en Francia. Nos
enteramos también, con un poco de asombro, de hasta qué punto Foucault se dedicé a esa obra a

lo largo de toda su trayectoria.

Artieres y Bert ofrecen la lectura de varios documentos inéditos de los cuales no
sabriamos decir cuél de ellos es el més preciado respecto a la cuestion a la que se dedica el
psicoanalista, es decir, la locura. De esta manera, la conferencia “Locura y civilizacion”, que
toma nota sobre el hecho de que la locura esté bajo el control médico no es ni natural ni
universal (de haber control, lo que no es el caso desde el momento en que dicha empresa es
derrotada periddicamente por aquello sobre lo que intenta ejercer su poder®), expande este
andlisis mostrando en qué el demente no puede considerarse como un enfermo. Les dejo la

alegria de descubrir las razones desarrolladas por Foucault con el fin de arreglar esa confusion.

Més aln cuando importa al menos tanto como todo lo que pudo haber dicho en la radio
al momento de la publicacién de Historia de la locura en la época clasica, y mas adelante.
Habria sido necesario, sin dudas, pedirle a un comediante que nos contara “Lenguaje y locura”,
transcripcion de una emision en 1963, la cual, si nunca la escuchd (lo cual dudamos), lo habria
puesto tan contento a Lacan como El nacimiento de la clinica. Aqui les dejo un breve

fragmento, un anticipo, espero, para todos aqui presentes:

Tengo la impresion, si se quiere, de que en nosotros la posibilidad de hablar y la de estar loco son, en un

aspecto muy fundamental, contemporaneas y como gemelas; la impresion de que abren, bajo nuestros

pasos, la més peligrosa pero acaso también la mas maravillosa 0 més insistente de nuestras libertades?®.

De ser asi, y asi es, implica, exige que el decir de la locura nunca esté recubierto y como
presuntamente retomado en otros términos mas que los suyos. Hacerlo corresponde a impedir el
acceso. Sin embargo, es esto lo que intenta inevitablemente el médico, quien se cifie
particularmente en su postura de hombre de saber al uso de un determinado lenguaje, el suyo, y
quien, para informar solamente de un rasgo elemental pero caracteristico, va a anotar “cefalea”

cuando le hayan hablado de un “dolor de cabeza” o de un “dolor de craneo”, reduciendo asi la

traduccion]

% M. Foucault, EI poder psiquiatrico, Curso en el Colegio de Francia. 1973-1974, Buenos Aires, Fondo de Cultura Econdmica,
2005.

% p, Artieres, J.-F. Bert, Un succés philosophique. L’Histoire de la folie a I’age classique de Michel Foucault, op. cit., p. 179.
[Este fragmento corresponde a “El lenguaje como locura”, publicado en M. Foucault, La gran extranjera. Para pensar la
literatura, Siglo XXI, traduccion de Horacio Pons, Buenos Aires, 2015, p. 53. Nota de edicidn]



dimensién propiamente significante de lo que se le dijo y, al mismo tiempo, las diferentes
connotaciones de los términos “cabeza” y “craneo” (“‘cabeza” puede remitir a un lider; “craneo”,

al hecho de presumir 7).

Atenerse lo mas cerca posible al lenguaje de la locura exige al psicoanalisis que se suelte
de su agarre de la medicina, lo que no ha podido realizar nunca eficazmente hasta el dia de hoy,
si bien lo comenzd a hacer (un ejemplo al respecto fue la desdicha de Freud al ver que
psiquiatras norteamericanos retomaron su creacion, de la cual se atribuian su exclusividad). Sin
embargo, vimos y esquematizamos que, basandose en que el psicoanalisis proviene de otra
genealogia, diferente y méas antigua, Foucault le ofrece la posibilidad de “calmar” su
medicalizacion indebida, de ejercer como “técnico de subjetivacion” que sabria atenerse a los
términos mismos que le son dirigidos. El psicoandlisis serd “foucaultiano” desde el momento en
que haya sabido poner un término a esa mezcla teratologica de dos metodologias que persisten
en ella (hacemos como si “clinica” tuviera el mismo sentido en la psiquiatria y en el
psicoanalisis). “Michel Foucault” es, para y dentro del psicoanalisis, el nombre de una linea

divisoria de aguas.

27 [En el articulo original, J. Allouch utiliza el término “craner”, el cual remite a “crane” (crdneo) y cuyo significado se refiere al
hecho de presumir, de ser fanfarron, lo cual es imposible de traducir al espafiol utilizando Unicamente un término. Nota de
traduccion]



