
SABINA SPIELREIN 
 

LA DESTRUCCIÓN COMO ORIGEN DEL DEVENIR (*) 
 
                                                                                     (Traducción Viviana Ruth Johanis) 
 
 

l ocuparme de problemas sexuales, me interesó especialmente una cuestión: ¿por 
qué este instinto más fuerte, el instinto de reproducción, aloja en sí, junto a los 
sentimientos positivos de esperarse a priori, sentimientos negativos como miedo, 

asco, los que en realidad deben superarse para que pueda lograrse la actividad positiva?  

La opinión negativa del individuo sobre la actividad sexual naturalmente llamó 
especialmente la atención en neuróticos. Por lo que sé, algunos investigadores buscaron la 
razón de esta resistencia en nuestras costumbres, en la educación, la que se esfuerza por 
mantener al instinto dentro de límites y por ello instruye a cada niño para considerar la 
realización del deseo sexual como algo malo, prohibido.  

A algunos les llamó la atención la frecuencia de las ideas de muerte relacionadas 
con los deseos sexuales, sin embargo se interpretó a la muerte como símbolo de la 
decadencia moral (Stekel1). Gross deriva la sensación de asco a los productos sexuales de la 
coexistencia espacial con la excreta muerta. Freud atribuye las resistencias, el miedo, a la 
represión de los deseos afectivamente positivos. Bleuler ve en el rechazo lo negativo 
necesario, que también debe existir en la idea afectivamente positiva.  

En Jung encontré el siguiente pasaje: 

“El ansia apasionada, es decir la libido, tiene dos lados: es la fuerza que embellece 
todo y que eventualmente destruye todo. A menudo se tiene la impresión de no poder 
entender bien en qué consiste la cualidad destructiva de la fuerza creadora.  

Una mujer que sobre todo en las actuales circunstancias culturales cede a la pasión, 
experimenta demasiado pronto lo destructivo. Hay que imaginarse un poco apartado de 
situaciones civilmente decentes para entender qué sensación de enorme inseguridad invade 
a la persona que se abandona sin condiciones al destino. 

 Ser uno mismo fértil significa destruirse a uno mismo, porque con el surgimiento de la 
generación venidera la anterior superó su apogeo. Nuestros descendientes se convierten 
así en nuestros enemigos más peligrosos, con quienes no nos las arreglamos porque 
sobrevivirán y nos quitarán el poder de las debilitadas manos.  

El miedo al destino erótico es totalmente comprensible, porque hay algo imprevisible 
en ello. El destino alberga peligros ignotos, y el continuo vacilar del neurótico en 
aventurarse a la vida se explica del deseo de poder estar apartado, para no participar 
luchando en la peligrosa batalla de la vida. Quien rehusa a la aventura de vivir tiene que 
apagar en sí mismo el deseo a ello, incurrir en una especie de suicidio. De ahí se explican 
las fantasías de muerte que generalmente acompañan a la renuncia al deseo erótico”.2 

A



Cito adrede tan extensamente las palabras de Jung porque su comentario, al hacer 
mención a un peligro desconocido que hay en la actividad erótica, es el que más coincide 
con los resultados que obtuve. Además, es muy importante para mí que también un 
individuo de sexo masculino sea conciente de un peligro no sólo social. Jung no 
compatibiliza sin embargo las ideas de muerte con las ideas sexuales, sino que las 
contrapone.  

De mis prácticas con muchachas puedo decir que cuando aparece por primera vez la 
posibilidad de realización del deseo, normalmente es el sentimiento de miedo el que está en 
el primer plano de los afectos de represión, y precisamente es una forma bien concreta de 
miedo: se siente al enemigo dentro de uno mismo. Es la propia pasión amorosa la que con 
la necesidad férrea lo obliga a uno a lo que uno no quiere. Se siente el final, lo efímero, de 
lo que en vano quisiera huirse a distancias remotas.   

¿Eso es todo?, cabría preguntarse. ¿Es eso el punto culminante, y no hay nada más 
fuera de ello? ¿Qué ocurre con el individuo durante la actividad sexual, que justificaría tal 
estado de ánimo? 

 

I. REALIDADES BIOLÓGICAS 

 
En la procreación tiene lugar una unión de la célula femenina y la masculina. En 

ello, cada célula es destruida como unidad y de este producto de destrucción surge la nueva 
vida. Algunos seres vivos inferiores, por ej. la efímera, sacrificaron su vida con la 
producción de la nueva generación y mueren. Para estos seres la creación es a la vez 
muerte. La última, tomada en sí misma, es lo más terrible para quien vive. Si esta propia 
muerte se pone al servicio de la nueva creación, entonces es deseada por el individuo.  

En el individuo de organización superior, que no está constituido ya únicamente por 
una célula, lógicamente no es destruido todo el individuo en el acto sexual, pero las células 
sexuales que desaparecen como unidad no son elementos indiferentes para el organismo, 
por ejemplo, sino que se relacionan de la forma más estrecha con toda la vida del individuo. 
Contienen en forma concentrada a todo el progenitor, por quien permanentemente son 
influenciadas en el desarrollo y al que también influyen continuamente en su evolución. 
Estos extractos más importantes del individuo son destruidos en la fecundación.  

De modo análogo a lo que sucede en la unión de las células sexuales, durante la 
cópula tiene lugar la más estrecha unión de dos individuos: uno penetra, empujando, en el 
otro. La diferencia es sólo cuantitativa: no se absorbe todo el individuo sino sólo una parte 
del mismo, la que sin embargo en este instante representa el valor de todo el organismo. La 
parte masculina se disuelve en la femenina, la femenina se altera, recibe una nueva forma 
por el invasor foráneo. La transformación alcanza a todo el organismo. Destrucción y 
reconstrucción, las que también suceden siempre en circunstancias normales, se dan 
bruscamente. El organismo descarga los productos sexuales como cualquier excremento.  

Sería improbable que el individuo no se figurara estos procesos de destrucción y 
reconstrucción en su organismo sin sentimientos al menos análogos.  



Así como las sensaciones de placer respectivas al devenir están dadas en el instinto de 
procreación mismo, así también los sentimientos de defensa como el miedo y el asco no son 
el resultado de una errónea vinculación con la excreta que coexiste espacialmente, no son lo 
negativo que significa una renuncia a la actividad sexual, sino que son sentimientos que 
corresponden al componente destructivo del instinto sexual. 

 

II. CONSIDERACIONES DE LA PSICOLOGÍA 
INDIVIDUAL. 

 

Muy paradójica suena la afirmación de que, psicológicamente, no experimentamos 
absolutamente nada en el presente, y sin embargo es correcto. Un acontecimiento sólo tiene 
connotación afectiva para nosotros, en tanto pueda estimular contenidos afectivos 
(vivencias) anteriormente vividos que están ocultos en el inconsciente. Esto se ve del mejor 
modo en un ejemplo: una muchacha lee con mucho placer cuentos de brujas. Se comprueba 
que de niña imitaba con gusto a una bruja, y el análisis demuestra que la bruja representa en 
la fantasía de la chica a la madre, con quien se identifica la primera. Por consiguiente, los 
cuentos de brujas sólo tienen connotación afectiva para la muchacha en tanto la vida de la 
madre -la que la niña también querría seguir-, sea sentimental para ella. Los cuentos de 
brujas sólo son alegorías que reemplazan el lugar de lo deseado, la historia de vida ya dada 
en la madre, metáforas sobre las cuales solamente es desplazado el tono afectivo. Sin la 
vivencia materna, las historias de brujas no tendrían connotación afectiva para la muchacha. 
En este sentido “todo lo efímero” es sólo una metáfora de algún suceso primitivo, 
desconocido para nosotros, que se busca análogos en el presente. Por lo tanto, aunque 
proyectamos el tono afectivo en la idea actual, no vivimos nada en el presente.  

En mi ejemplo era conciente la idea actual de la bruja, en el inconsciente se dio la 
asimilación al pasado (vivencia de la bruja = vivencia materna), del que se diferencia el 
presente. Cada contenido conciente de pensamiento o de representación es acompañado del 
mismo, inconsciente, el que transforma los resultados del pensamiento conciente en el 
lenguaje propio del inconsciente, y este razonamiento paralelo puede demostrarse del mejor 
modo en el estado de fatiga descripto por Silberer. Dos ejemplos de Silberer explican esto. 

Ejemplo Nº 1: “Pienso en que debo mejorar un pasaje poco pulido.” 

Símbolo: “Me veo cepillando un trozo de madera.” 

Ejemplo Nº 2: “Pienso en la penetración de la mente humana en el campo difícil, 
oscuro, del problema de las madres” (Fausto, 2ª parte). 

Símbolo: “Estoy parado en una costa pedregosa, solitaria, que se interna mucho en 
un oscuro mar. En el horizonte, las aguas del mar casi se funden con el aire oscuro, lleno 
de misterio, de igual tonalidad intensa.” 

Interpretación: El estar desplazado hacia delante, en el mar oscuro, corresponde a la 
penetración en el oscuro problema. La fusión de aire y agua, lo desdibujado del arriba y 
abajo podría simbolizar que en las madres (como relata Mefistófeles) todos los tiempos y 



lugares se funden entre sí, que allí no hay fronteras entre “arriba” y “abajo”, y que por eso 
Mefistófeles puede decirle al Fausto listo para partir: “¡Sumérgete! También podría 
decir:¡sube!” 

Los ejemplos son muy instructivos: se ve cómo el curso de pensamiento adecuado al 
presente es asimilado en el inconsciente a las “vivencias” experimentadas a través de 
muchas generaciones. La expresión “pasaje poco pulido” en el trabajo (ej. 1) se toma como 
alegoría de otro contenido de representación, del de cepillar la madera. La expresión se 
adecua en la conciencia de acuerdo al sentido del presente, por lo tanto es diferenciada con 
respecto a su origen. El inconsciente, en cambio, nuevamente le otorga a las palabras el 
significado primitivo de la parte poco pulida al cepillar la madera. De este modo transforma 
a la conducta actual de mejorar el trabajo en una acción dada ya con frecuencia, de cepillar 
la madera. 

El segundo ejemplo es interesante, además, en el sentido de que, como los pueblos 
antiguos, ve en el mar a la madre (el agua materna creadora, de la que surgió toda vida). El 
mar (“la madre”) en el que se penetra es el problema oscuro, el estado en el que no hay 
ningún tiempo, ningún lugar, ningunos opuestos (arriba y abajo), porque aún es algo 
indiferenciado que no crea nada nuevo, y por eso un algo que existe eternamente. La 
imagen del mar (madre) es también a la vez la imagen de la profundidad del inconsciente 
que vive al mismo tiempo en presente, pasado y futuro, o sea fuera del tiempo3, para el que 
todos los lugares se funden entre sí (en el lugar de origen) y para el que los opuestos 
significan lo mismo.4 En esta madre originaria (en el inconsciente) quiere convertirse cada 
representación diferenciada de ella, es decir, quiere transformarse en el estado no 
diferenciado. Cuando la enferma5 analizada por mí dice por ej: “La tierra fue horadada” 
en lugar de decir “fui fecundada”, de esta manera la tierra es la madre originaria en la idea 
conciente o inconsciente de todo pueblo. En esta madre originaria se transforma la madre = 
paciente diferenciada de ella.  

No en vano filósofos griegos, como por ej. Anaxágoras, buscaron el origen del 
pesimismo en la diferenciación de lo que es, del elemento originario. Este sufrimiento 
consiste precisamente en que cada partícula de nuestro ser ansía volver a transformarse en 
su origen, del que procede entonces otra vez el nuevo devenir. 

Freud atribuye nuestros posteriores sentimientos de amor -directos o sublimados- a 
la edad infantil, en la que sentíamos las primeras sensaciones de placer por las personas que 
nos cuidaban. Buscamos experimentar siempre de nuevo estas sensaciones de placer, y 
cuando la conciencia elaboró hace tiempo una meta sexual normal, el inconsciente se 
dedica a representaciones que eran placenteras para nosotros en la más temprana niñez.  

Los opositores de Freud se resisten, la mayoría de las veces indignados, a la 
sexualización de las inocentes sensaciones de placer infantiles.  

Quien alguna vez ha hecho análisis, no duda de que las zonas erógenas del niño 
inocente se convierten en el adulto, conciente o inconscientemente, en la fuente de 
sensación de placer sexual. Es posible justificar en la constitución del individuo por qué se 
le da la prioridad en ello a una zona o a la otra. En todo caso, sin embargo, vemos 
particularmente claro en los neuróticos que la zona que tenía una connotación afectiva en la 



niñez se convierte en la fuente de excitación sexual con respecto a las personas que cuidan 
al niño, con la correspondiente simbología inconsciente. Eso nos da el derecho a sostener 
junto con Freud, que en las fuentes de placer infantiles encontramos los orígenes del placer 
sexual en el adulto.  

En las exposiciones sobre el rol de la sexualidad me fue efectuada la observación de 
que del mismo modo podría derivarse todo del instinto de alimentación, si sólo se tuviera la 
buena voluntad para ello. No quiero dejar de mencionar aquí las opiniones de un autor 
francés que deriva todas las emociones psíquicas del instinto de autoconservación. Opina 
pues, que la madre amaría al hijo porque al mamar alivia la glándula mamaria, se amaría a 
un hombre o a una mujer porque a través del coito se elimina, o mejor dicho, se vuelve 
inocua la excreta que molesta al organismo. La sensación de placer se traslada entonces al 
objeto que trae el alivio.  

Estas réplicas nada dicen contra las enseñanzas freudianas: Freud no analiza para 
nada qué es la sensación de placer y cómo surge. Comienza con el estadio en el que la 
sensación de placer ya está, y ahí vemos realmente que las sensaciones de placer infantiles 
son fases previas de las sensaciones de placer sexual posteriores. Es igual que cuando se le 
toma cariño a la aliviadora mano de la enfermera, la que sacia en nosotros la necesidad del 
alimento. Es muy profunda, sin lugar a dudas, la relación del instinto de autoconservación 
relativo al alimento con el instinto de conservación de la especie (por consiguiente también 
con el instinto sexual). Es sabido que durante la excitación sexual la comida a veces puede 
sustituir al coito. Dos factores son eficaces en ésto: por un lado el deseo implicado en el 
acontecimiento del comer y, por otro lado, el hecho de que el apetito a menudo se ve 
aumentado como consecuencia de la excitación general. También se observa lo contrario: 
desde luego que la necesidad de alimento no puede ser sustituida totalmente por el coito, 
pero a menudo vemos el instinto sexual demasiado fuerte precisamente en individuos 
corporalmente debilitados. 

 En la medida en que indagamos acerca de la causa movens de nuestro yo conciente e 
inconsciente, creo que Freud tiene razón cuando toma al afán de obtención del placer y de 
represión del displacer como la base de todas las producciones psíquicas. El placer se 
remonta a las fuentes infantiles. Pues bien, el interrogante es si toda nuestra vida psíquica 
se compone de esta vida del yo. ¿No hay en nosotros fuerzas pulsionales que ponen en 
movimiento nuestro contenido psíquico despreocupadas por el destino del yo? Los famosos 
instintos básicos, el instinto de autoconservación y de conservación de la especie, 
¿simbolizan también para toda la vida psíquica lo que significan para la vida del yo, es 
decir, la fuente del placer o displacer?  

Debo afirmar rotundamente que también la psique inconsciente es dirigida por 
sentimientos que se hallan aún más profundo, y que no se preocupan en absoluto por 
nuestras reacciones emocionales a las exigencias puestas por ellos. El placer es meramente 
la reacción de aceptación del yo a estas exigencias surgidas de lo profundo, y podemos 
obtener placer directamente en el displacer y placer en el dolor, el que tomado en sí mismo 
tiene una fuerte connotación desagradable, porque el dolor corresponde a un daño del 
individuo, contra lo que el instinto de autoconservación se resiste en nosotros. Por 
consiguiente, en nuestra profundidad hay algo que, tan paradójico como puede sonar a 



priori, quiere este daño a uno mismo, porque el yo reacciona a esto con placer. El deseo de 
autodañarse, el placer en el dolor es sin embargo absolutamente incomprensible cuando 
sólo tenemos en cuenta la vida del yo, la que sólo quiere el placer.  

La idea de que el yo sería algo totalmente accesorio, continuamente cambiante, sólo 
un cierto complejo momentáneo de sensaciones de los elementos eternos, es sostenida por 
Mach. Como filósofo, Mach se conforma con este esquema. Íntimamente relacionado con 
el apellido Mach está para mí el apellido Jung, ya que este último investigador es también 
quien se imagina a la psique como compuesta de muchos entes individuales. Es ciertamente 
Jung quien habla de la autonomía del complejo, de modo que según él no tenemos un yo 
indiviso, sino diversos complejos en nosotros, los que pugnan entre sí por la prioridad.  

La mejor confirmación de sus opiniones nos las suministran los enfermos de 
demencia precoz, quienes sienten tan fuertemente sobre ellos el poder de complejos 
unitarios, separados del yo, que consideran a sus propios deseos inconscientes (mi paciente 
llama a los deseos “suposiciones”) en cierto modo como entes hostiles capaces de vida. 
“La suposición podría volverse realidad, para demostrar su derecho a existir”, dice la 
enferma analizada por mí. 

 Tenía que llegar a la conclusión de que la característica esencial del individuo 
consistiría en que es un Dividuum. Cuanto más nos acercamos al pensamiento conciente, 
tanto más detalladas se vuelven nuestras representaciones. Cuanto más profundo nos 
adentramos en el inconsciente, tanto más generales, típicas, se vuelven las representaciones. 
La profundidad de nuestra psique no conoce ningún “yo” sino sólo su sumatoria, el 
“nosotros”6, o el yo actual, considerado como objeto, es subordinado a otros objetos 
parecidos.  

Un enfermo fue trepanado. En la anestesia le fue disminuyendo paulatinamente la 
conciencia del yo, por lo tanto también el dolor. En ello percibió, sin embargo, tan 
ampliamente las sensaciones del mundo exterior, que durante el cincelar en su cráneo gritó 
“hacia adentro”. Esto demuestra que si bien sintió el cráneo, lo hizo en la forma de un 
objeto separado del yo, al parecer como una habitación. Así se objetivan las diferentes 
partes de la personalidad.  

En el siguiente ejemplo vemos la objetivación de toda la personalidad. Mi paciente7 
narra sobre uno de sus estados durante la anestesia, en el que ya no sentía el dolor que le 
causaba la operación. En esto veía, en lugar de a sí misma, a soldados heridos por quienes 
sentía compasión. En eso se basa también el efecto aliviador del dicho infantil, de que 
puede dolerle al perro, al gato, etc; pero no al niño mismo. El niño, en lugar de ver al dedito 
herido en él, lo ve en otros. En lugar de “mi dedito” hemos empleado la idea más universal 
de algún dedo.  

Cuán frecuentemente se consuela uno en una desgracia personal con la idea de que a 
muchos o incluso a todos les iría así, como si el dolor se nos aliviara a través de la idea de 
la regularidad de su aparición, de la eliminación de lo personal - casual. Lo que ocurrió y 
ocurre en general ya no es un accidente, sino un hecho objetivo.  



El dolor se basa en la diferenciación de la representación yoica separada. Bajo ese 
término entiendo una representación que está vinculada con la conciencia del “yo”. Como 
es sabido, la compasión surge cuando uno se coloca en la situación de sufrimiento. En los 
enfermos de demencia precoz, que transforman las representaciones del yo en 
representaciones objetivas o de la especie, se destaca el afecto inadecuado, la indiferencia. 
Ésta desaparece ni bien logramos establecer una relación con el yo, cuando la paciente por 
ej; en lugar de decir “La tierra fue contaminada con orina”, dice “fui manchada durante el 
acto sexual”8. Ese es el sentido, según mi opinión, de la forma simbólica de expresión. El 
símbolo significa, en efecto, lo mismo que la representación desagradable, pero está menos 
diferenciado en cuanto representación del yo: bajo una “mujer” pueden imaginarse más 
contenidos, dado que sólo necesitan parecerse entre sí en lo esencial, que bajo la idea del 
yo, determinada con mucha más precisión, de una Marta N. Podría replicarse a ello: cuando 
quien está soñando toma a otra persona en lugar de la suya propia, la otra persona no está 
diferenciada de forma menos nítida que la persona del propio soñante. Esto sólo es 
objetivamente correcto: para toda persona sólo existen otras personas en tanto sean 
accesibles a su psique, del otro sólo existe para nosotros lo que nos corresponde. Cuando 
quien está soñando se sustituye por otra persona, no se preocupa en lo más mínimo de 
representar a la persona en cuestión de la forma más clara posible. Realmente tiene lugar 
una condensación de diversas personas en una. Para quien sueña sólo es importante mostrar 
la cualidad en la persona que sustituye, la que satisface su realización del deseo: si el 
soñante, por ej; quiere ser envidiado por ojos lindos, entonces condensa diversas personas 
con lindos ojos en una mezcla de personas, de modo que también aquí resulta un prototipo 
en lugar del individuo, un prototipo que, como lo demuestran análisis de sueños y enfermos 
de demencia precoz, corresponde a formas de pensar arcaicas. 

 En la histeria, que tiene una “hipertrofia del yo”, existe también una sensibilidad 
consecuentemente aumentada. Sin embargo sería totalmente incorrecto sostener que la vida 
psíquica de la histeria es más rica que la de la demencia precoz: los pensamientos más 
significativos los encontramos en los enfermos de demencia precoz. La escasez de la 
actividad del yo sólo causa que tengamos que vérnosla aquí con las formas de pensar por 
analogía, típicas, arcaicas.  

Freud opina que en la demencia precoz se trataría de un retiro de la libido, retorno 
de la libido, y luego de una pugna entre el retiro y ocupación de la libido. Según mi 
opinión, es una lucha entre las dos corrientes antagónicas de la psique, la de la especie y la 
del yo. La psique de la especie quiere convertir a la representación del yo en una 
impersonalmente típica. La psique del yo se resiste a esta disolución, dado que los enfermos 
trasladan temerosamente la tonalidad afectiva del complejo que desaparece a cualquier 
asociación colateral y fijan en ésta el “yo” (afecto inadecuado). Pero los mismos enfermos 
notan que el tono emocional no corresponde a la representación sobre la que es transferido, 
que “producen” el afecto antiguamente existente. Así se explica que a menudo se rían al 
mismo tiempo de su propia afección y que consideren todo como comedia.  

Al inicio de la enfermedad vemos con frecuencia gran miedo y estados de 
depresión, porque el enfermo siente la necesidad de homeostasis afectiva del yo como 
corriente antagónica de la necesidad de relación del yo, de adaptación al presente. Es como 



si la tonalidad afectiva despertada previamente aún no hubiere disminuido, mientras que los 
objetos ya no están más en relación con el yo. La sensación predominante en ello es: el 
mundo está cambiado, muy extraño, es como una representación teatral. Simultáneamente 
con ello se impone el reconocimiento: “Me soy totalmente extraño”. Los pensamientos se 
despersonalizan, le son “provocados” al enfermo porque precisamente provienen de las 
profundidades fuera del yo, de profundidades que ya hacíamos “nosotros” o mejor dicho 
hacían “ellos” del “yo”. El afecto aún existente es exteriorizado patéticamente porque ya no 
encuentra objetos, del mismo modo que es en exceso patético un orador que, en lugar de 
exponer las respectivas ideas, expone el sentimiento mismo. El miedo está en tanto el 
sentimiento aún existente, o sea, la necesidad de relación con el yo le permite al enfermo 
darse cuenta de la desintegración del yo (fuerza extraña). Con el avance de la enfermedad 
aparece la conocida indiferencia: los enfermos no toman nada más de forma personal. Aún 
cuando dicen “yo”, en ello sin embargo son objetos, los que no significan yo y no 
responden al deseo del yo. Así, una mujer que desea tener muchos hijos puede relatar 
sonriente acerca de sus veintidós mil varones, como si no fuera para nada su verdadero 
anhelo. Pero de vez en cuando los enfermos también pueden tener sentimientos auténticos, 
adecuados, y esto lo vi en la producción de la relación directa no simbólica del yo. En casos 
que acuden al centro psiquiátrico la perturbación avanzó por lo visto tanto, que el enfermo 
se entrega enseguida de nuevo a su actitud inadecuada. Queda como pregunta para el futuro 
si el análisis es capaz de lograr una gran mejoría allí. 

   Con la disminución de las sensaciones de placer y displacer la vida psíquica no 
desaparece por consiguiente en la misma medida. Desde luego que desaparece la necesidad 
de diferenciación y realización de los deseos personales. Tiene lugar, por el contrario, la 
asimilación (o sea disolución) de las representaciones diferenciadas del yo a las 
representaciones que crearon pueblos enteros, o sea la transformación en antiquísimas, 
típicas representaciones de especie. Estas representaciones carentes de afecto, las que 
crearon pueblos enteros, nos instruyen acerca del contenido que acompaña a nuestras 
pulsiones. La psique del yo sólo puede desear sensaciones de placer, pero la psique de la 
especie nos informa acerca de lo que deseamos en ello, de lo que para nosotros es 
afectivamente positivo o negativo, y allí vemos que los deseos de la especie que viven en 
nosotros no coinciden en absoluto con los deseos del yo, que la psique de la especie quiere 
asimilarse a la reciente psique del yo, mientras que el yo, sí, cada partecita del yo, tiene el 
afán de autoconservación en la forma actual (principio de inercia). La psique de la especie, 
la que por consiguiente niega al yo actual, lo crea sin embargo realmente de nuevo a través 
de esta negación, porque la partecita sumergida del yo emerge expresada en nuevas 
representaciones, más rica que nunca. Esto lo vemos de la mejor manera en las 
producciones artísticas.  

Desde luego que la regresión dentro del yo consiste en que se desearía revivir 
experiencias infantiles placenteras, pero ¿por qué nos son tan placenteras las vivencias 
infantiles? ¿Por qué tenemos la “satisfacción en reconocer lo conocido?”9 ¿Por qué perdura 
aún por mucho tiempo, después de que ya no sentimos sobre nosotros la autoridad de los 
padres, la rigurosa censura que intenta modificarnos las vivencias? ¿Por qué no vivimos 
más bien siempre lo mismo y reproducimos lo mismo?10  



Existe por consiguiente en nosotros, junto al deseo de inercia, un deseo de 
transformación, significando el último que un contenido de representación individual debe 
ser absorbido en un material proveniente de tiempos pasados, parecido a él, y que de ese 
modo, a costa de lo individual, debe ser convertido en un deseo típico, por consiguiente de 
la especie, el que es proyectado por el individuo hacia afuera como creación artística. Se 
busca lo parecido a uno mismo (los padres, antepasados), en lo que pueda disolverse la 
propia partícula del yo, porque la conversión en lo parecido no se da de forma destructiva 
brusca, sino de forma imperceptible. Y sin embargo, ¿qué otra cosa significa esta 
disolución para la partícula del yo, si no la muerte? Desde luego que aparece otra vez en 
una forma nueva, quizá más linda, pero no es sin embargo la misma partícula del yo, sino 
un otro, surgido a costa de esta partícula, al igual que un árbol que crecido en lo alto desde 
la semilla es el mismo en relación a la especie, pero no es el mismo en relación al 
individuo, y en realidad es más una cuestión de gusto si queremos acentuar en el nuevo 
producto, surgido a costa del viejo, la existencia o la desaparición de la antigua vida. Con 
ello coincide también el placer o displacer ante la idea de la disolución de todo el complejo 
del yo. Hay ejemplos de neuróticos que directamente dicen tener miedo a la relación sexual 
porque con la eyaculación también se pierde una parte del individuo. 

 Todo lo que nos conmueve quiere ser compartido y comprendido o sentido, 
respectivamente: cada representación que transmitimos directamente o en forma de una 
creación artística a los congéneres, es un producto diferenciado de las vivencias arcaicas, de 
las que se compone nuestra psique.  

Tomemos como ejemplo una vivencia ya diferenciada, por ejemplo, un soleado día 
de primavera que alegró muchas veces a infinitas generaciones anteriores a nosotros. Si 
reproducimos esta vivencia, entonces debemos producir diferencias, puesto que damos 
forma a los árboles, al pasto, al cielo, también en relación al contenido de conciencia actual. 
Ya no nos las vemos con un día de primavera, sino con un día especial de primavera, con 
tinte personal. Y a la inversa: si este producto diferenciado llega a la psique de otro 
individuo, así tiene lugar la retransformación: en la elaboración conciente por parte del otro 
individuo el día de primavera recibe otra fisonomía individual. Junto a la elaboración 
conciente, la representación es víctima de la elaboración inconsciente, la que le quita el 
carácter individual actual, la lleva hacia abajo, hasta las “madres”, y la disuelve. En el 
inconsciente encontramos quizá el día de primavera descompuesto en sus elementos del sol, 
del cielo, de las plantas, y éstas últimas transformadas en los elementos mitológicos 
conocidos por nosotros de la psicología de los pueblos o quizá, más exactamente, “creados 
hacia atrás”.  

Ya en cada expresión de un pensamiento, representación de una idea, 
respectivamente, hacemos una generalización, porque las palabras son símbolos que sirven 
precisamente para construir lo personal de forma universalmente humana y comprensible, 
es decir, despojarlo de la impronta personal. Lo puramente personal jamás puede ser 
comprendido por los otros, y no nos sorprende cuando Nietzsche, un hombre con una 
poderosa conciencia del yo, llega a la conclusión: la lengua estaría para confundirse a uno 
mismo y a otros. Y a pesar de todo experimentamos una liberación al expresar, cuando 
construimos una representación de la especie a costa de nuestra representación del yo. Y 



también el artista halla placer en sus “productos de sublimación”, cuando logra lo típico en 
lugar de lo individual. Toda representación busca en cierto modo un material no idéntico 
sino parecido, dentro del que pueda ser disuelta y transformada. Este material parecido 
constituye la intelección, basada en contenidos de representación iguales, con la que la otra 
persona recibe nuestras ideas. Esta intelección provoca en nosotros un sentimiento de 
simpatía, que no significa otra cosa que que uno querría dar aún más de sí, hasta que el 
afecto, especialmente cuando se trata de individuos de distintos sexos, se intensifica tanto, 
que uno querría entregarse totalmente (todo el yo). Esta fase más peligrosa para el yo, del 
instinto de procreación (instinto de transformación), va acompañada sin embargo de 
sensaciones de placer, porque tiene lugar la disolución en el amado semejante (= en el 
amor). 

 Dado que en el amado se ama a los padres parecidos a uno, es comprensible que a 
través de ello también se busque vivir11 en realidad el destino de los antepasados, en 
particular de los padres (véase Jung, Bedeutung des Vaters für das Schicksal des Einzelnen 
[El significado del padre para el destino del individuo]). El destino sólo juega un rol en la 
vida, en la medida en que la vivencia sexual ya predestinada en la psique sea activada o 
perdure en la psique como posibilidad de vivencia. En el primer caso, el complejo está 
satisfecho. En el otro caso, por el contrario, el elemento que provoca tensión no está 
eliminado y tiene que liberarse permanentemente dejando salir los contenidos de 
representación análogos, añadidos siempre de nuevo. Por lo tanto, la activación de la 
vivencia tiene para la vida psíquica sólo un significado negativo, que elimina el contenido 
de la idea junto con la correspondiente tensión.  

Supongamos por ej. que se haya logrado la anhelada unión con el objeto amoroso. 
Ni bien la realidad entra en vigencia, ni bien la palabra se vuelve acción, se disuelve el 
correspondiente grupo de representaciones, generando un placentero sentimiento de 
distensión. En este momento se es totalmente improductivo psíquicamente. Toda 
representación alcanza su máxima vitalidad cuando más intensamente aguarda su 
transformación en realidad. Con la realización, a la vez es aniquilada. Eso no significa que 
con la realización de un complejo poderoso toda la vida psíquica esté paralizada, porque un 
complejo es solamente un pedacito diminuto que se destaca diferencia de la vivencia 
originaria. Este suceso original produce siempre nuevos productos diferenciados, los que 
ora son transformados psíquicamente en forma de desahogo, ora como objeto artístico. 

 Es muy importante destacar que conforme al contenido, todos los productos de 
sublimación no son oposiciones al deseo de procreación adaptado a la realidad. Sólo 
parecen ser algo opuesto porque están menos adecuados al presente, menos diferenciados. 
Son más típicos, por ejemplo, en la forma de ideas del amor “superior” a la naturaleza o a 
Cristo. Jung explica que en el sol se venera a la propia libido, al padre que vive en uno.12 
Dado que estas representaciones no son destruidas a través de la activación, permanecen de 
este modo en la psique como ansia extremadamente excitada de retorno al origen, en 
particular luego de la disolución en los progenitores (lo que habrá de probarse más 
adelante). Así se explica por qué la religión, como lo supremo, se convierte con gusto en el 
símbolo de lo inferior, o sea de la actividad sexual, como por ej. en el conde von 
Zinzendorf analizado por Pfister, o en la señora M. analizada por mí. A través de la total 



negación del objeto amoroso que está fuera del yo sólo se logra que uno mismo se convierta 
en objeto de la propia libido, con la consecuente autodestrucción resultante de ello. 

 En sus “contribuciones” a la interpretación de los sueños, dice Stekel: 

 “Así como el sueño no conoce una negación en general, tampoco conoce una 
negación de la vida. Morir significa en el sueño tanto como vivir, y justamente la mayor 
alegría de vivir a menudo se expresa en un deseo de muerte. Semejantes puntos de vista 
psicológicos valen por cierto también para el suicidio, y también la elección del modo de 
morir es influenciada por determinadas fantasías eróticas. Estas ideas fueron expresadas 
reiteradamente por poetas, y también los filósofos analizaron reiteradamente estas 
relaciones entre Eros y Tantalos. Incluso el homicidio en el sueño, como tan frecuente en 
la vida, sólo es un homicidio por impulso sexual y frecuentemente no significa otra cosa 
que un acto sexual teñido de un fuerte sadismo.” 

 Hasta aquí puedo comulgar con Stekel, pero sigue opinando: 

 “Un típico sueño de muchachas jóvenes trata de que están desnudas en la calle, de 
que un hombre grande se les abalanza y les clava un cuchillo en el estómago. En este caso 
el homicidio sirve como ilustración de una desfloración por la fuerza; es el honor el que es 
irreparablemente destruido. Es la muerte de la virginidad que, por otra parte, significa la 
vida de la mujer.” 

 No veo absolutamente ningún indicio que nos permita interpretar en estos sueños a 
la muerte como una muerte moral. El propio Stekel vio incluso en la muerte real un acto 
sexual simplemente teñido de un fuerte sadismo. Conforme al hecho de que la mujer es 
penetrada en el acto sexual, la muchacha, pero también la mujer, se ve en el sueño como 
víctima del acto sexual teñido sádicamente. Por eso los sucesos de guerra son tan aptos para 
el surgimiento de la neurosis, la que tiene su causa en los trastornos de la vida sexual. La 
guerra va acompañada de ideas de destrucción. Dado que una representación da lugar a otra 
relacionada con ella, así, con las ideas de destrucción en la guerra se estimulan las 
representaciones relacionadas con el componente destructivo del instinto de procreación. 
Estas últimas representaciones pueden quitarle el deseo de existir como algo totalmente 
pasajero e inútil también al normal, y tanto más al neurótico, en quien también 
normalmente predominan las ideas de destrucción sobre las del devenir, y quien sólo espera 
símbolos apropiados para la presentación de esta fantasía de destrucción.  

Individuos jóvenes y en especial muchachas a menudo tienen en el sueño fantasías 
de yacer en el ataúd. Freud enseña que la permanencia en un féretro es el símbolo de 
permanencia en el seno materno (ataúd = seno materno). Stekel completa muy 
correctamente la teoría, en el sentido de que también la tumba tiene el mismo significado 
que ataúd, “donde <cavar> tiene un significado manifiesto, parecido a penetrar y nacer 
(cavar y enterrar). La tumba se convierte así en el cielo, como ciertamente se encamina la 
idea de la gente en el sentido de que desde la tumba (a causa de la muerte) se iría al 
cielo”. 

 La enferma señora M.13 tiene una amplia simbología: nace a la nueva vida, como 
corresponde a la creencia cristiana, dado que muere en Cristo. Si la muerte es pensada 



como unión sexual, lo que por cierto la paciente demuestra a través de numerosas fantasías 
referidas a Cristo, entonces, como se explicó antes, debería identificarse con Cristo (con el 
amado), transformarse en Cristo. Ella en efecto se convierte en Cristo, yace extendida en el 
piso y sostiene que habría sido crucificada, que quiere salvar a todos los enfermos. 
Finalmente es ella, como Cristo, la tumba que da la vida. Profesor Forel = Dr. J; en quien 
“hizo la transferencia”, viene a ella, como Cristo, en la cámara mortuoria (su habitación), es 
“enterrado vivo” y viene nuevamente al mundo en la forma de una cepa. Esta vara de vid 
que simboliza la nueva vida es, según su sentido, el hijo. Por momentos, la paciente 
también dice haberse transformado en una pequeña Forel [condensación de la palabra 
“Forelle” que en alemán significa “trucha”]. Se convierte en una pequeña Forel, dice, 
porque es tratada rudamente, es golpeada, es decir, de nuevo a causa de la destrucción.  

Otra vez, su organismo reproductor (órgano) es un féretro de vidrio o una fuente 
rota de porcelana. Aquí se encuentran los huesos de su hijo, nacido muerto. Los pedacitos 
de porcelana deben triturarse finamente, cocinarse, etc; junto con los huesos del niño y 
otras sustancias fecundadoras, para que nazca un niño. Es esencial que para lograr la vida 
sea necesaria la muerte y, de acuerdo a la fe cristiana, lo muerto vuelve a la vida a través de 
la muerte. En la idea mitológica, enterrar es = fecundación. Lo atinado de esta aseveración 
se le impone a uno expresamente cuando se ocupa de la mitología.  

 “Para engendrar a la nueva generación”, dice la paciente, “todo el cuerpo debe ser 
preparado. La nueva generación surge de la cabeza (psique) y del desarrollo de esperma 
en el animal.” “Novozoon ( = esperma) es una materia muerta.” 

 La última frase también muestra que la esperma es interpretada como excreta 
muerta. A la Irma analizada por Binswanger le da asco el coito y la comilona del banquete 
fúnebre. Si para ella comer es lo mismo que copular, entonces el cadáver es = esperma, la 
que es ingerida en ese acto.  

Irma también tiene una simbología muy amplia del ataúd, pero a diferencia de un 
individuo normal, le teme constantemente a estas ideas: para una muchacha normal la idea 
del entierro se convierte en placer ni bien se imagina desaparecer en el amado. Una joven 
muchacha le decía a Binswanger “la mayor dicha para ella sería permanecer en el cuerpo 
del amado”. Irma también se imagina en ocasiones: “La muerte es un lindo hombre”, pero 
sólo por breves instantes, porque pronto predominan las ideas de neta destrucción, con el 
comprensible miedo en ello. Irma describe la sensación como “la sensación de lo salvaje, 
de desfogarse, de entregarse, y de sucumbir, en la que no se sabe lo que se hace y qué será 
de uno”. 

 Uno es envenenado (por eso encaja tan bien la serpiente, en la forma alargada, para 
un animal sexual), enferma gravemente, como dice la simbología de la señora M. y de otros 
enfermos. Luego, en el embarazo, una es destruida por el hijo, quien se desarrolla a 
expensas de la madre como un tumor maligno.  

El material para la correspondiente formación de símbolos estuvo abundantemente a 
disposición de mis colegas médicas, y el inconsciente también lo supo utilizar. Así soñó 
una que su hermano pequeño (ideal del yo) tenía un “tumor de palomas” en el estómago 
(paloma símbolo de la inocencia). Luego le sale una paloma por la boca. A la otra colega le 



aparecen forúnculos en la garganta, como a la Señora M. De nuevo otra, desarrolla algunas 
veces en el sueño tumores cancerígenos en los dedos, o algún docente, con quien “hizo 
transferencia”, le pregunta en el sueño acerca del tumor cancerígeno (sueño de exhibición). 
Otros, por otra parte, enferman de escarlatina, etc. Cada símbolo sexual tiene en el sueño 
como en la mitología el significado del dios que da la vida y la muerte. Un ejemplo para 
todos: el caballo, uno de los famosos animales sexuales, es el animal que trae la vida del 
dios del sol. Pero el caballo también es el animal de los muertos, sí, símbolo de la muerte. 14 

 Muy instructivas son las ideas de destrucción en diversas formas del autoerotismo. 
El autoerotismo psíquico puede estudiarse muy bien en Nietzsche. En Nietzsche, quien 
durante toda su vida se mantuvo solitario, toda la libido se dirigió a su propia persona. 
¿Cómo entendía Nietzsche al amor o, mejor dicho, cómo experimentó el amor?  

La soledad atormentaba tanto al poeta, que se creó un amigo ideal, Zaratustra, con 
quien se identificó. El anhelo de un objeto amoroso hizo que Nietzsche se volviera en sí 
mismo hombre y mujer y, ambos, en la persona de Zaratustra. 

 “¡Pues ya llega ella, la ardiente, llega su amor a la tierra! ¡Inocencia y ansia 
creadora es todo amor solar! 

 ¡Mirad cómo impaciente viene sobre el mar! ¿No sentís la sed y el aliento ardiente 
de su amor? 

 Quiere beber del mar, y bebiendo, tomar su profundidad hacia sí, en lo alto: el 
deseo del mar se eleva entonces en mil senos. 

 Ansía ser besado y sorbido por la sed del sol, ansía convertirse en placer, y altura y  
sendero de la luz, y él mismo luz. 

 Realmente, al igual que el sol amo yo la vida y todos los mares profundos. 

 Y esto significa para mí conocimiento: todo lo profundo debe elevarse hasta mi 
altura. 

 Así habló Zaratustra”. 

 Así como para Nietzsche el amor consiste en que él, al igual que el sol, absorbe en sí 
al mar profundo, así también el conocimiento. Por lo tanto para Nietzsche el conocimiento 
no es otra cosa que un anhelo de amor, de creación. El ardiente sol succiona del mar como 
un amante, y el mar, agitado impetuosamente, se alza frente al sol con mil senos, anhelante 
de besos, como una mujer embelesada de amor. La fantasía de mamar indica que el sol se 
comporta a la vez como un hijo con respecto al mar. Evoco cómo también Silberer, en su 
segundo ejemplo del fenómeno hipnagógico, presenta al reino de las madres como un mar. 
Así como el sol absorbe en sí al mar, así el sujeto cognoscente Zaratustra absorbe en sí la 
profundidad (el hondo mar). El ansia de conocimiento, por lo tanto,  no es otra cosa para el 
poeta que la añoranza de la madre que vive en su profundidad. Si la madre es su propia 
profundidad, la unión con la madre debe entenderse entonces a la vez autoeróticamente, o 
sea, una unión consigo mismo.  

En otro pasaje, Nietzsche se burla de los predicadores del llamado “amor puro”, del 
conocimiento inmaculado sin ningún tipo de interés, los que se engañan a sí mismos 



disfrazando a la serpiente con la máscara de un dios (véase Jung: deidad – propia libido  – 
serpiente). 

 “Realmente, ¡vosotros no amáis a la tierra como algo que crea, engendra, se 
desarrolla” grita allí. ¿Dónde está la inocencia? – Allí donde hay voluntad de 
engendramiento y quien quiere crear más allá de sí mismo, ese sólo tiene la voluntad más 
pura.  

¿Dónde está la belleza? Donde debo querer con toda la voluntad, donde quiero 
amar y perecer, que una imagen no permanezca sólo como imagen”. (Compárese el 
comentario anterior: con la activación se destruye un contenido psíquico “imagen,” o se 
activa a través de la destrucción). “Amar y perecer, eso rima desde la eternidad. Deseo de 
amar: eso también es estar dispuesto a la muerte!”  

 A través de la unión amorosa con la madre, el propio Nietzsche se vuelve la madre 
engendradora, creadora, futura. Este sentido de ser la madre se expresa de forma aún más 
clara en la siguiente charla: 

 ¡Vosotros creadores, vosotros seres superiores! Quien debe parir está enfermo, 
pero quien dio a luz es impuro. Preguntad a las mujeres: no se da a luz porque da placer: 
el dolor hace cacarear a gallinas y poetas. Vosotros creadores, ¡en vosotros hay mucha 
impureza! Es que os ha tocado ser madres”. 

 Con esto, tal como parece, en Nietzsche hemos aprendido a entender mucho, y creo 
que esta introducción permite dar alguna claridad de por qué encontramos tan 
frecuentemente, si no constantemente, el componente homosexual en los enfermos de 
demencia precoz, que viven en aislamiento autoerótico.15  Nietzsche se vuelve mujer al 
identificarse con la madre, absorbiendo a la última dentro suyo. Contribuye a ello que, 
como consecuencia del aislamiento autoerótico, Nietzsche no viva, incluso concientemente, 
en el presente, sino en su propia profundidad, la que aún pertenece al tiempo en donde el 
niño insuficientemente diferenciado en su vida sexual se comporta, al mamar, pasivamente 
femenino con respecto a la madre. Si Nietzsche es femenino, entonces su madre se 
comporta con él como hombre, del mismo modo que la profundidad que luego toma el 
lugar de la madre, o su “pensamiento abismal” del cual pronto se hablará, con el que él 
luchaba como consigo mismo. La madre es para Nietzsche él mismo y él mismo es su 
madre. 

 En todo amor hay que distinguir dos sentidos de la representación: una, cómo se 
ama, y la otra, cómo se es amado. En el primer sentido uno mismo es sujeto y ama al objeto 
proyectado hacia afuera, en el segundo uno está transformado en el amado y uno se ama 
como su objeto. En el hombre, quien tiene la tarea activa de conquistar a la mujer, 
predominan las representaciones del sujeto [activo], en la mujer en cambio, la que ha de 
seducir al hombre, normalmente también se imponen las representaciones inversas 
[pasivas]. Con ello se relaciona la famosa coquetería femenina: la mujer piensa cómo habrá 
de agradarle a “él”, con ello también se relaciona la homosexualidad y autoerotismo más 
fuertes de la mujer.16 Transformada en su amado, la mujer debe sentirse hasta cierto punto 
masculina. Como objeto del hombre puede amarse a sí misma o a otra muchacha que es su 



“ideal del yo”, es decir, es así, como la que ama querría verse a sí misma, naturalmente 
siempre bella.  

Una vez encontré a una colega muy enojada por una serie de sobres escritos por ella. 
En ninguno le salió la linda letra que hizo en el primer sobre. La letra me era conocida. A 
mi pregunta acerca de qué le decía la letra deseada, se le ocurrió de pronto muy 
atinadamente, que su amado escribía así. La necesidad de identificación con su amado era 
en consecuencia tan grande, que sólo podía tolerarse como él. En “Tristán e Isolda” vemos 
lo mismo. Tristán: “Tristán tú y yo Isolda. ¡No más Tristán!” Isolda: “Tú Isolda y yo 
Tristán. ¡No más Isolda!” 

 También el niño es autoerótico, porque juega un rol pasivo frente a los padres. Debe 
luchar por el amor de los padres y pensar en despertar su agrado: tiene que imaginarse 
cómo es amado y ponerse por lo tanto en el papel de sus padres. En años posteriores, la 
muchacha ve en la madre a su rival, pero también su “ideal del yo” -del mismo modo el 
chico en el padre-, a la que ama como tal. Cuando el niño es fastidiado por los padres, la 
reacción normal sería un acto de venganza. El niño no puede arriesgarse a esto, por eso la 
cólera es descargada ya sea en algún objeto, o el niño no sabe hacer algo más sensato, en su 
primer rabieta, que tirarse a sí mismo por ej. del pelo, con lo cual se pone en el lugar de los 
padres que lo enojan.  

En “El Revisor” de Gogol, por ej; se describe a un gobernador que es enormemente 
arrogante y que explota descaradamente a sus súbditos. Mas finalmente él mismo es 
engañado por un joven impostor a quien toma por el esperado revisor. Cuando el impostor, 
sin excluir al gobernador, se burla de todos en una carta que todos reciben para leer, el 
sarcasmo del gobernador se dirige contra sí mismo: “Vean al viejo loco”, etc; grita. 
También en este caso la fracasada agresión origina la serie inversa de representaciones, la 
transformación en el sujeto que se burla con la actividad sobre sí mismo, como sobre el 
objeto.  

Según el componente destructivo contenido en el instinto sexual, el hombre, de 
predisposición más activa, tiene también más deseos sádicos: quiere destruir a la amada. La 
mujer, que se presenta más como objeto del amor, quiere ser destruida. Naturalmente que el 
límite no se deja trazar tan claramente, porque toda persona es bisexual, además, porque en 
la mujer hay representaciones de sujeto, como en el hombre asimismo representaciones de 
objeto. Por eso la mujer es sádica, el hombre también masoquista. Si las representaciones 
de objeto ganan intensidad al colocarse uno en el lugar del individuo amado, entonces el 
amor dirigido hacia uno mismo lleva a la autodestrucción como por ejemplo a una 
mortificación autoimpuesta, al martirio, sí, a la total aniquilación de la propia sexualidad, 
como en la castración. Éstas sólo son diversas formas y grados de la autodestrucción. 

 El mismo acto de procreación consiste en la autodestrucción. 

Las palabras de Nietzsche advierten sobre ello: 

 “El hombre es algo que debe ser superado”, enseña Zaratustra, “para que surja el 
superhombre”. “Y cuando de aquí en más te falten todas las escaleras, así debes saber 
subir todavía sobre tu propia cabeza: ¿De qué otro modo pretendías subir a lo alto?” 



 El sentido de esta frase es: Debes saber superarte a tí mismo (destruirte). ¿De qué 
otro modo podrías lograr lo superior, el hijo?  

En el capítulo “De la ventura no buscada”, Zaratustra se queja: 

 “Yo estaba encadenado al amor de mis hijos: el ansia me colocó este lazo, el ansia 
que me convertiría en presa de mis hijos y que me perdería en ellos”. 

El hijo de Zaratustra, el “pensamiento abismal” del eterno retorno de las cosas 
amenaza en Zaratustra con morir aún sin haber nacido, no obstante Zaratustra le da vida. 

¿Te mueves? ¿Te desperezas? ¿Resollas? ¡Arriba! ¡Arriba! ¡No has de resollar, sino 
hablarme! Te llama Zaratustra, el impío. 

Yo, Zaratustra, el portavoz de la vida, el paladín del sufrimiento, el paladín del círculo, 
“¡Cúrame!”. “Tu vienes, yo te escucho.  

Mi abismo habla, puse a la luz mi última profundidad! ¡Cúrame!,¡ Acércate!, ¡Dame la 
mano!, ¡Ha, deja! ¡Ha, ha!, ¡Asco, Asco, asco!, ¡Ay de mí! 

 Así como Zaratustra, como sol (lo superior), absorbe dentro suyo al mar profundo, 
así saca ahora desde sí lo más profundo a la luz (analogía del sol = amor). Sabemos que el 
mismo Nietzsche es la luz (lo alto) que absorbe dentro suyo a su madre = el mar profundo. 
A través de esta unión con la madre Nietzsche se convirtió en la madre parturienta. 
También aquí vuelca su profundidad en su luz y la envía al mundo como su hijo.  

Esto hace recordar a las fuentes de niños en la mitología: aquí los muertos son 
transformados en niños y vuelven a nacer como tales.17  

Wünsche,18 quien aporta numerosos testimonios de esto, menciona expresamente en 
una parte: “Las almas de los muertos que suben al cielo al reino de Holda no pueden 
retornar otra vez sin más, sino que primero tienen que renovarse en su manantial”. 
Wünsche opina que el pensamiento base de la idea de sacar a los recién nacidos de 
manantiales y estanques es que la vida vegetal y animal del mundo brota del averno.  

Eso es muy cierto, pero si el inconsciente toma la simbología del reino vegetal para 
la descripción del nacimiento en el hombre, entonces debe ocurrir algo en esencia análogo 
con el nacimiento humano: los niños nacen de estanques, porque de hecho en el seno 
materno también están en el estanque (= líquido amniótico), desde el que deben salir al 
mundo exterior. Así enseña Jung en su trabajo “Über Konflikte der kindlichen Seele” 
[“Sobre conflictos de la mente infantil”] cómo la pequeña Ana, quien se ocupa 
intensamente de la cuestión del nacimiento de los niños, busca la solución del problema en 
el reino vegetal. Se interesa en cómo le crecieron los ojos, la boca y el pelo, por último, 
cómo creció su hermanito Fritzchen de su mamá (mamá = tierra), y le pregunta al padre: 
"Pero ¿cómo es que entró Fritzchen en mamá? ¿Se lo puso (plantó), se plantaron 
semillitas?” También ve otros fenómenos análogos en el reino vegetal sobre los que dirige 
su atención su inconsciente, porque son adecuados como símbolos del misterio que la 
ocupa.  

A la edad de 3 años, Ana escuchó que los niños son angelitos que viven en el cielo y 
que son traídos a la tierra por la cigüeña. Cierto día le pregunta a su abuela: 



Ana: “Abuela, ¿por qué tienes ojos tan arrugados?” 

Abuela: “Pues porque ya soy vieja”. 

Ana: “Pero, ¿no es cierto que luego volverás a ser joven? 

Abuela: “No, sabes, me vuelvo cada vez más vieja y luego moriré”. 

Ana: “¿Y luego te vuelves nuevamente un pequeño niñito?” 

Es sumamente interesante que a la pequeña Ana le parezca totalmente natural la 
idea de que su vieja abuelita pueda retransformarse en un niñito. Aún antes de que la 
abuelita hable de la muerte y de angelitos (los que, como escuchó Ana, vienen al mundo), 
por sí misma le pregunta a la abuelita si ella también volverá a ser joven. Por eso no se 
sorprende de que la abuelita se convierta en un ángel, más bien enseguida complementa la 
respuesta en el sentido de la transformación regresiva.  

Precisamente existen ejemplos suficientemente conocidos de que enfermos que 
desean tener hijos se ven transformados en niños. Un lindo ejemplo es la monja en el 
templo de Amida19, en Riklin. La señora M. se convierte en una pequeña Forel como 
consecuencia del acto sexual con Prof. Forel.  

Rank llama la atención sobre sueños en los que la simbología del nacimiento se 
presenta al revés. En lugar de sacar a un niño del agua se lo mete, por ej; en el agua. Este 
símbolo surge por la vía de la identificación.  

Una colega (médica) me contó una noche cuánto deseaba tener un hijo. En la 
siguiente noche sueña que tiene que arrastrarse dentro de un estrecho pasadizo que no tiene 
aberturas laterales, sino que termina en la construcción (como el canal uterino en el seno 
materno). Dejo que me muestre cómo se arrastró, y se acuerda de que imitaba exactamente 
los movimientos de un niño en el nacimiento en primera o segunda presentación cefálica. A 
la vez tenía miedo de no poder ingresar más, el pasadizo es demasiado angosto y se vuelve 
cada vez más estrecho, de modo que casi es aplastada.  

La paciente (demencia precoz), Señora M; se ve arrojada al agua con los niños, y las 
almas son salvadas entonces por Cristo, es decir, vienen nuevamente al mundo como niños 
(dado que la destrucción conduce al devenir).  

También Nietzsche aporta en el nacimiento de su pensamiento una simbología de 
destrucción parecida, que en él representa el lugar del hijo. Zaratustra se defiende del acto 
de creación con expresiones de asco, como si la creación fuese algo impuro. Ello recuerda a 
sus palabras: “quien tiene que parir está enfermo, pero quien dio a luz es impuro”. Desde 
luego que la representación que sustituye al lugar del hijo debe estar elaborada de tal 
manera que junto con lo más deseado también contenga lo más terrible, para que pueda 
satisfacer al ansia de Zaratustra de desaparecer en sus hijos. Es también el caso: la 
representación expresa lo más sublime, que el superhombre siempre volverá, y lo más bajo, 
que el hombre más insignificante siempre retornará.  

Dado que Nietzsche constantemente se dedica a la más elevada afirmación de la 
vida, así le dice a la vez su pensamiento ideal que esta afirmación no puede darse sin 
negación, que en lo sublime también está incluido lo más bajo.  



Este terrible componente verdaderamente también es capaz de impresionar a 
Zaratustra: 7 días yace como muerto, inmóvil. Lucha en eso con un animal horrible que es 
su propia profundidad, o sea, su propia personalidad sexual. A ese le arranca la cabeza, 
mata por lo tanto a su propia sexualidad y, al matarse a sí mismo, su pensamiento abismal y 
con él el Nietzsche que resucita reciben la mayor fuerza vital.  

 Interesante es la leyenda del príncipe ruso Oleg. A éste se le predice que recibirá la 
muerte de su caballo más querido. Para escapar de esta sentencia, pone a su caballo en 
manos de los sirvientes y ordena que se le confiera un trato preferencial. Al cabo de un 
tiempo se entera de que su caballo está muerto. Mientras se lamenta lloroso ante su tumba y 
echa pestes sobre el adivino estafador, viene una serpiente del cráneo del caballo y le da la 
mordida fatal al héroe.  

El caballo es la sexualidad de Oleg. Ésta muere y con ella Oleg, porque la serpiente 
= deseo sexual, se dirige contra él. 

Aquí la creación no se da de la destrucción como en Nietzsche, por ejemplo. Por el 
contrario, se muestra que lo más amado, el animal sexual que trae la vida, puede convertirse 
en la causa de la muerte.  

Es notorio cómo los apasionados poetas mueren con tantas ganas en sus obras. 
Tomemos por ej. Romeo y Julieta de Shakespeare. Ya es instructivo el tema del 
surgimiento del amor en los descendientes de los padres que se odian. En un cierto sentido 
psicológico, odio es lo mismo que amor. Se cometen los mismos actos por odio que por un 
amor apasionado. El odio es un amor negativo con respecto al presente conciente, con 
respecto a la activación. Pero dado que a través de la activación el odio se resiste al máximo 
a la destrucción del contenido de representación, las representaciones de amor son así 
inusitadamente enérgicas en el inconsciente de quien odia. Si la libido usual, reprimida, va 
acompañada de débiles ideas de destrucción como por ej. burlarse, hacer daño, lo que dio 
motivo a la formación del dicho “porque te quiero te aporreo”, la violenta pasión de un 
sádico se descarga así en escenas espantosas, las que pueden intensificarse hasta el 
homicidio por impulso sexual. Si con la eliminación de las causas que inhiben el tinte 
positivo de las representaciones de la libido surge de la leve antipatía una ligera simpatía, al 
desatarse las representaciones que por el odio no se activaban se llega así a una ardiente 
pasión. Esta pasión tiene que destruir, porque es demasiado fuerte como para poder 
mantenerse dentro de algunos límites de autoconservación.  

Shakespeare describe esto: sus héroes, que se aman apasionadamente, no pueden 
conformarse con la activación de una pequeña parte de la libido, necesaria para una unión 
amorosa común. Tienen que tener cada vez más obstáculos en los que puedan descargar el 
instinto de destrucción, pero ningún obstáculo es lo suficientemente importante como para 
satisfacer a la pasión, la que sólo encuentra la paz con la destrucción total, con la muerte 
del yo.  

Así como por un lado la fijación demasiado fuerte de la libido en los padres hace 
imposible una transferencia en el mundo exterior porque ningún objeto coincide por 
completo con los padres,20 así se fija también la libido insatisfecha nuevamente en los 
padres; surgen fantasías de incesto dirigidas a la realidad o síntomas de delirio más 



sublimados, por ej. en la forma del culto a la naturaleza o del síntoma religioso. Poco a 
poco el instinto de destrucción insatisfecho contenido en el instinto de procreación se 
intensifica en tensión, generando asimismo fantasías de muerte más concretas o más 
sublimadas. La idea de muerte vinculada con el deseo de incesto no significa sin embargo: 
“Muero porque no quiero cometer el pecado”, sino que ‹estoy muerto› significa “logré el 
anhelado desplazamiento regresivo hacia el progenitor, desaparezco en él”. El deseo de 
destrucción más intensificado corresponde al deseo de devenir más fuerte en el amor 
incestuoso menos diferenciado. Sueños y mitos en los que se tienen hijos de los padres y 
hermanos, los que en consecuencia son fantasías de trascender, demuestran suficientemente 
que no hay que buscar en la idea del incesto en sí la fuente de las ideas de muerte. Freud 
enseñaba que toda imagen onírica significa a la vez también su negativo, Freud también 
explica que la lingüística conoce un “sentido antitético de las palabras primitivas”. 
Bleuler, con el concepto de ambivalencia, y Stekel, con su idea de la bipolaridad, dicen que 
siempre hay en nosotros, junto a la pulsión positiva, también una negativa. Jung opina que 
ambas pulsiones son igual de fuertes cuando no las notamos, pero basta un pequeño 
predominio de una pulsión, de un deseo, y nos parece como si sólo deseáramos esto. Esta 
teoría es muy adecuada para explicar porqué no se ve el instinto de muerte en el instinto 
sexual. En condiciones normales deben predominar un poco las fantasías de trascendencia, 
tan sólo porque el devenir es resultado de la destrucción, depende de la destrucción. Ahora 
bien, es mucho más simple pensar en los resultados finales, en lugar de buscar siempre la 
causa. No hace falta demasiado para otorgarle el predominio a las ideas de destrucción, 
particularmente en niños o en personas emotivas. En la neurosis predomina el componente 
destructivo y se exterioriza en todos los síntomas de resistencia a la vida y al destino 
natural. 

 

RESUMEN 

 

 Todo contenido que aparece en la conciencia es un producto diferenciado, derivado 
de otros contenidos psicológicamente más antiguos. Este contenido es adaptado al presente 
y recibe un matiz específico inmediato que le otorga el carácter de la relación con el yo. 
Existe por lo tanto en nosotros una tendencia a la diferenciación. Cuando queremos hacer 
comprensible, es decir, accesible a otros este contenido específico que sólo lo es a nuestro 
alcance, hacemos una diferenciación hacia atrás: despojamos al contenido de lo 
específicamente personal y lo expresamos en la forma simbólica, universalmente válida 
para la especie. Con ello seguimos la segunda tendencia en nosotros, la tendencia de 
asimilación o disolución que está en oposición con la primera. La asimilación hace que de 
una unidad válida para el “yo” se forme la unidad que sirva al “nosotros”. La disolución y 
asimilación de una vivencia personal en la forma de una creación artística, de un sueño o de 
una simbología patológica, transforma a esto en una vivencia de la especie y hace del “yo” 
un “nosotros”.21 La aparición del placer o displacer está vinculada con el establecimiento o 
desaparición de la relación con el yo. Si la vivencia personal ya está transformada en una de 
la especie, entonces nos comportamos con respecto a ella como espectadores, quienes sólo 



participan de sus afectos cuando  pueden ponerse en la situación de la representación. Tales 
espectadores son los enfermos de demencia precoz y nosotros en nuestros sueños.  

Al instinto de autoconservación en nosotros corresponde la tendencia a la 
diferenciación y la perduración de una partícula del yo cristalizada o de toda la 
personalidad del yo. El instinto de conservación de la especie es un instinto de procreación 
y también se exterioriza psíquicamente en la disolución y en la tendencia de asimilación 
(transformación del yo en un nosotros) con la sucesiva nueva diferenciación desde la 
“substancia originaria”. “Donde reina el amor muere el yo, el déspota tirano”. En el 
amor, la disolución del yo en el amado es a la vez la más fuerte autoafirmación, una nueva 
vida del yo en la persona del amado. Si falta el amor, entonces la idea de una 
transformación del individuo psíquico o corporal bajo la influencia de una fuerza extraña 
es, como en el acto sexual, una idea de destrucción o de muerte. 

 El instinto de autoconservación es un instinto simple, que sólo consta de un 
elemento positivo; el instinto de conservación de la especie, que tiene que matar lo viejo 
para que surja lo nuevo, consta de un componente positivo y de uno negativo. El instinto de 
conservación de la especie es ambivalente en su esencia, por eso la excitación del 
componente positivo provoca a la vez la excitación del componente negativo, y viceversa.  

El instinto de autoconservación es un instinto “estático”, en la medida que defiende 
al individuo ya existente de influencias extrañas. El instinto de conservación de la especie 
es un instinto “dinámico” que pretende la transformación, la “resurrección” del individuo 
en una forma nueva. Ninguna transformación puede darse sin una destrucción del antiguo 
estado. 

 

III. VIDA Y MUERTE EN LA MITOLOGÍA. 

 

Las experiencias con sueños y enfermos de demencia precoz nos enseñan que nuestra 
psique aloja en su profundidad ideas que ya no se corresponden con nuestra actual labor 
conciente de pensamiento y que no podemos entender inmediatamente. Encontramos estas 
ideas, sin embargo, en la conciencia de nuestros antepasados, de lo que podemos deducir de 
los productos literarios mitológicos y de otros frutos literarios. Por lo tanto, el modo de 
pensar de nuestro inconsciente corresponde al modo de pensar conciente de nuestros 
antepasados. En lugar de decir “modos de pensar” transmitidos por herencia, “que 
conducen a la formación de ideas análogas” hablo, para abreviar, de “ideas” heredadas. 

 La idea del origen de la vida a partir de los cuatro elementos (tierra, agua, fuego, 
aire) ya es sostenida en la simbología oriental. Para mis fines observaré a la vida y a la 
muerte en la simbología de la tierra y del agua. En esto utilizo sobre todo el material 
histórico recopilado por Wünsche y Kohler. 

 Famosos son los dos árboles (del conocimiento y de la vida) que según la Biblia 
crecen en el paraíso. En cultos más antiguos realmente sólo hay un árbol de la vida.22 Al 
árbol de la vida le corresponde una doble función: al muerto o al enfermo grave el árbol o 



su fruta le da la vida, para el sano y el fuerte, en cambio, el árbol trae la muerte. Si uno 
desea probar la fruta prohibida, es decir, si uno quiere entregarse al acto de procreación, se 
consagra entonces a la muerte, de la que sin embargo se resucitará a una nueva vida.  

Adán y Eva, los que cayeron víctimas de su pecado, serán salvados de la muerte cuando 
Cristo, el hijo de Dios, muera por ellos. Cristo se hace cargo de los pecados de la 
humanidad, sufre tal como debiera sufrir la humanidad y vuelve a la vida como también les 
es concedido a los muertos. Cristo es por lo tanto un símbolo de la humanidad. 

Del mismo modo que para los hombres, también para Cristo el árbol de la vida se 
convierte en origen de la muerte.  

Wünsche cita material en abundancia, del que se desprende que para la madera de la 
cruz de Jesús se utilizó el árbol de la vida. Entre otros, acerca una adivinanza del medio alto 
alemán. Ésta dice: “Creció en el jardín un noble árbol, que está plantado con gran arte. Su 
raíz llega a la base del infierno (en el poema anglosajón el infierno es llamado sala de 
gusanos y está repleto de serpientes y dragones), su cima toca el trono de Dios, sus 
amplias ramas mantienen rodeado el mundo entero. El árbol está en todo su esplendor y 
maravilloso en su follaje”.  

Ésta es la descripción del árbol del conocimiento ( = árbol de la vida). Según la forma, 
el árbol es descripto como cruz.  

 Cuando Adán enferma gravemente, envía a su hijo Seth al paraíso para que le traiga 
el óleo de la misericordia. En lugar de éste, el ángel le da tres ramas, según otras leyendas 
tres pepas de manzana. Debe plantárselas a Adán en la boca, debajo de la lengua. Adán 
muere, pero de las ramas se desarrollan  árboles de los cuales uno (en algunos casos se 
planta sólo una rama, la triplicación señala la relación del árbol con la creación) liberará 
luego a la humanidad (por consiguiente también a Adán). Cuando Adán se entera de su 
cercana muerte, ríe por primera vez en su vida.23 Ahora, dado que está muerto, ya no 
necesita morir, sino que viene al mundo como un nuevo ser a través de la fecundación. La 
rama es plantada en la boca (transposición -freudiana- de abajo arriba). La rama -como 
Riklin24 lo demuestra para los cuentos- tiene el significado del falo y como tal es el símbolo 
del poder supremo.25 En las manos de Moisés hace milagros. La rama es transplantada en el 
jardín del vencedor, que es el padre de la futura esposa de Moisés. Sólo puede contraer 
matrimonio con la hija aquél que pueda dominar el árbol nacido de la rama. Es en cierto 
modo una prueba de la potencia sexual: Moisés, quien recibe el árbol del padre de la 
muchacha, reemplaza de ahora en más en ella, como hombre, el lugar del padre.  

También el cetro real proviene según Wünsche del árbol de la vida. Por lo tanto, el 
poder del rey es en el fondo símbolo del poder sexual. El árbol que da la vida (crecido de la 
rama) es utilizado según la mayoría de las leyendas como puente sobre el agua. Pensemos 
en ello en Nietzsche, para quien el hombre debe servir como puente para el superhombre. 
“El hombre es algo que debe ser superado”, dice Nietzsche. Así también el viejo árbol, 
como puente sobre el que camina la nueva generación, debe ser superado. Dado que el 
árbol es símbolo de la sexualidad, del falo que da la vida, nos superamos entonces a 
nosotros mismos cuando caminamos sobre el árbol. Después de que el árbol sirvió durante 
un tiempo, Dios lo sumerge en el agua. El agua es asimismo una fuerza primitiva 



generadora, como Adán, en quien fue transplantada la rama arrancada. De esta 
transposición hacia atrás se logra el nuevo nacimiento.  

El árbol sumergido fue olvidado por todos y recién cuando llegó el momento de la 
crucifixión de Cristo, uno de sus enemigos recordó al árbol. 

“¡Vaya!, se imaginó, este tronco sirve como el mejor peso para cruz de Jesús. 

Tan empapado, ya casi como piedra, 

será bien agobiante como carga.” 

“Sobre la tumba del primer hombre creció 

el tronco que le dio vida a la humanidad. 

Y así como la muerte, así también la salvación 

nuevamente se nos dio del árbol de la vida.” 

¿Qué papel representa en ello Cristo, el hijo de Dios? ¿Cómo salva a la humanidad? 
Wünsche menciona diversos cuentos germánicos que tratan de un padre enfermo o de una 
madre enferma que son salvados de la muerte, respectivamente, por el agua bendita, por 
frutas del paraíso. Del agua hablaremos más tarde nuevamente, las frutas son derivados del 
árbol de la vida.  

Wünsche ve en estos cuentos mitos de primavera: los frutos del árbol de la vida, del 
agua de la vida, respectivamente, son símbolos de la energía vital a través de la cual la 
naturaleza rejuvenece cada año. Para él, el padre enfermo o la madre enferma representan a 
la naturaleza que sufre bajo el poder del invierno.  

En las leyendas nórdicas aparecen muchos mitos de primavera en los que el dios del sol 
salva a la tierra al fecundarla con sus rayos. En el Canto de los Nibelungos, en lugar del sol 
y de la tierra figuran Siegfried y Brünhilde.26 Brünhilde (tierra), que se encuentra 
hibernando, es salvada por la luz vencedora de Siegfried (sol) cuando él le parte la coraza 
(costra de hielo) con su espada, y de este modo la fecunda inmediatamente. El 
acontecimiento no es llamado aquí fecundación, como con el sol y la tierra, en lugar de 
ello, el acto de fecundación es presentado más realmente como un corte, y realzado en su 
significado erótico a través de un beso.  

Lo importante es que en Brünhilde Siegfried embaraza a su madre. La madre de 
Siegfried es desde luego Sieglinde, pero Brünhilde es su hermana, ella ama lo que ama 
Sieglinde, o sea a Siegmund. Ella se compenetra por consiguiente en el rol de Sieglinde, 
Sieglinde se convierte de este modo en su “ideal del yo”, en su respectiva personalidad 
sexual. Al salvar a Siegfried salva a su propio deseo, a su hijo. La exactitud de esta 
aseveración, que Brünhilde sería la madre de Siegfried, se confirma a través del trabajo del 
Dr. Graf. Como Eva, Brünhilde se comporta contra la orden del padre. Así como Eva es 
expulsada del paraíso, así es echada del reino de los dioses. Transgredir la orden  (defensa 
de su ideal del yo, cuyos pecados asume a la vez) también le trae a Brünhilde el sueño 
parecido a la muerte, del que es liberada por el sol primaveral Siegfried.27  



El deseo de morir es con frecuencia anhelo de morir en el amor, así también en Wagner. 
Brünhilde muere en el fuego (fuego del amor) junto al corcel e implora al morir: 

“Ni bienes, ni oro, 

ni la pompa divina: 

ni casa, ni patio 

ni altivo esplendor 

ni la engañosa atadura 

de turbios pactos 

ni la dura ley 

de hipócritas costumbres: 

dichoso en la alegría y en el dolor, 

dejad existir sólo el amor!” 

“Grane, mi corcel, 

te saludo. 

¿Sabes amigo 

hacia dónde te conduzco? 

En el fuego, radiante, 

yace allí tu corazón 

Siegfried, mi héroe difunto. 

¿Relinchas con alegría de seguir al amigo? 

¿Te atrae hacia él 

la llamarada sonriente? 

Siente también mi pecho 

cómo se enciende; 

Un luminoso fuego 

toma mi corazón 

Para abrazarlo, 

abrazada por él 

En el amor más inmenso 

estar desposada con él 

¡Eh, Grane! 



¡Saluda al amigo, 

Siegfried, Siegfried! 

¡Gozoso va a ti mi saludo!  

La muerte es aquí ¡un canto triunfal del amor! Brünhilde desaparece en cierto modo 
en Siegfried: Siegfried es el fuego, el calor del sol salvador. Brünhilde es disuelta en este 
padre originario, volviéndose ella misma fuego.  

En Wagner, la muerte frecuentemente no es otra cosa que el componente destructivo 
del instinto del devenir. Vemos esto claramente presentado en El Holandés Errante. Éste 
último sólo puede ser salvado cuando encuentre una mujer que pueda serle fiel, y Senta lo 
puede. El grado extremo de su fidelidad se deja ver cuando, en el amor al holandés, está de 
acuerdo en ser destruida totalmente. Eso significa recibir la muerte con él. Ella ama según 
el “tipo salvador” mencionado por Freud.  

Freud llama la atención acerca de que hay una típica fantasía de rescatar del agua, 
donde para el hombre significa que él convierte en madre a la mujer que salva. “Cuando la 
mujer salva a otro (un niño), se reconoce entonces como su madre, la que lo hizo nacer, 
como la hija del rey en la leyenda de Moisés (Rank)”.  

Ya vimos en Nietzsche cómo se convierte en madre absorbiendo el mar (madre).    

También en sueños de nacimientos aprendimos a reconocer el mismo proceso. Del 
mismo modo, Senta puede convertirse en madre cuando se disuelve en la madre (mar), y 
del mismo modo el holandés se convierte en padre a través de la retirada (muerte) en el 
progenitor. Como recién nacidos, enlazados, emergen del agua Senta y el holandés.28 

 Lo que hay de común en los héroes wagnerianos es que ellos, como Siegfried y 
Brünhilde, aman según el tipo salvador, que se sacrifican y mueren por su amor.  

Es notoria la similitud entre el Siegfried nórdico y el Cristo oriental. También Cristo es 
un tipo salvador que se sacrifica por la humanidad. Siegfried es el dios del sol y, su amada, 
la madre tierra. Cristo también es un dios del sol. Cristo muere en el árbol de la vida, se lo 
sujeta a él y cuelga de él, en cierto modo, como su fruto. Como el fruto, Cristo se marchita 
y llega a la madre tierra como semilla. Esta fecundación lleva a la formación de la nueva 
vida, a la resurrección de los muertos. A través de la muerte y de la resurrección de Cristo 
se saldó la culpa de Adán.  

Dediquémonos ahora al interrogante: ¿en qué consistió el castigo de Adán y Eva?  

Ellos querían tener la fruta prohibida del paraíso, pero les fue negado porque sólo podía 
probarse la fruta tras la muerte. Así pues, cuando Dios les dio la muerte a Adán y Eva, con 
ello les permitió de este modo el placer prohibido. Lo mismo significa el otro castigo, que 
consiste en que Adán es condenado a trabajar la tierra (madre) con el sudor de su frente y 
Eva a dar a luz con dolor.  

¿Qué es el castigo en su esencia? Es un daño al individuo, porque el instinto de 
procreación exige la destrucción del individuo. Así es totalmente natural que las ideas de 
castigo reciban con tanto gusto tinte sexual. 



 Para apartar de uno el castigo de Dios, se le trae una víctima. Es decir, en lugar de 
uno mismo se le da otro ser para destruir, para que uno mismo pueda llegar a ser. Lo 
originariamente más valioso es reemplazado por símbolos cada vez menos importantes que 
le prestan el mismo servicio al inconsciente, porque para el inconsciente el símbolo tiene el 
valor de la realidad.  

La víctima más valiosa fue el propio Cristo, quien cargó con los pecados de la 
humanidad y salvó a los hombres a través de su muerte. Pero Cristo no necesita morir 
realmente siempre de nuevo por la humanidad: basta con reavivar su acción nuevamente en 
el recuerdo. Uno se identifica con Cristo cuando en la forma del pan y del vino acoge en sí 
su cuerpo y su sangre. Con esto se quiere decir: yo, que ahora soy uno con Cristo, procuré 
la necesaria víctima, la que ahora me hará resucitar.  

De qué manera se imagina uno la identificación con la víctima (aquí Cristo, cuyo 
cuerpo y sangre se acoge en uno), se desprende de las interesantes informaciones de 
Eysen,29 las que cito aquí. En las tablas votivas en la Marienkirche en Groß-Gmain hay 
muchas descripciones de accidentes con los datos del móvil de quien ofrenda, de la 
actividad deseada y de la amada víctima. Una de ellas dice: 

 “Un niño se ahogó en las aguas. Apenas se enteró la madre, con el corazón afligido 
comprometió al niño con una víctima viva, y volvió a estar vivo”, o “Un cerdo mordió la 
cabecita a un niño y se la destrozó, y se le prometió a una víctima viva y se sanó”. 

 En ello a la víctima del sacrificio le corresponde morir, y al accidentado el 
nacimiento. Así también en el próximo ejemplo: “Un niño nacido de una madre muerta 
llegó al bautizo al momento en que el padre se comprometió con una víctima viva.” Aquí, 
en lugar del niño, es traída una víctima viva.  

Cristo, el hijo, quien muere por el padre, es “pars pro toto”, en la que el padre, en el 
momento del engendramiento, se convierte con toda su voluntad: siempre es el padre quien 
muere en el hijo y es el padre, por otra parte, quien es renovado en el hijo.  

Las víctimas vivas del sacrificio finalmente son reemplazadas por símbolos 
inanimados. En la misma obra, Eysen informa sobre jarrones que parecen cabezas 
humanas. Los jarrones son llenados con cereales y sirven de remedio contra el dolor de 
cabeza. Uno es bendecido con estos tarros (llamados “Köpfl”), ya que se los toma del altar 
y se los coloca sobre la cabeza del que sufre, como normalmente se bendice con la 
imposición de manos.  

El significado de los “Köpfl” se vuelve aún más claro cuando llegamos a saber de 
cabezas que reproducen a los Santos, Santos que ciertamente, como Cristo, recibieron la 
muerte por el amor, murieron por lo tanto como víctimas, como Cristo. Tales cabezas de 
víctimas, que reproducen la cabeza de San Juan, se encuentran en el museo de Reichenhall 
(Eysen).  

Con respecto a su sentido, son frutos llenos de semillas como los cuales por lo tanto, 
como se presumió, era imaginado Cristo. Debían sanar a través de la fecundación y éste 
también es el caso: un descubrimiento de J. Arnold reporta acerca de cabezas de madera  
que él interpretó como ofrenda contra el dolor de cabeza y para contraer matrimonio. La 



yuxtaposición de dos males: el dolor de cabeza y el estar soltero, demuestra que ha de 
interpretarse al dolor de cabeza en el sentido de la “transposición de abajo arriba” 
freudiana, del mismo modo la elección de la forma de cabeza como contenedor de semillas.  

En otras regiones se utilizaron cabezas sonoras como remedio contra la esterilidad. 
Estas cabezas contienen tres tipos de cereales -¡3 es ciertamente el símbolo de la 
generación! En lugar de la forma de la cabeza, otros símbolos de sacrificio imitan la forma 
de las vísceras internas. El órgano enfermo es representado de forma particularmente 
grande en la imagen de las vísceras: la destrucción exigida por la divinidad para dar la vida 
se desvía aquí también a otro órgano, menos valioso.  

Un versito infantil expresa bien esto: se sujeta al mismo tiempo el dedito lastimado 
del pequeño que llora y se susurra: “Puede dolerle al gato, al perro, a la liebre, etc., y a 
X.X. debe pasársele el dolor”. En esto se escupe 3 veces hacia el costado por temor al mal 
de ojo. 3 es el símbolo de la generación, y escupir equivale a rociar con agua bendita, lo 
que ahuyenta al demonio.  

Las súplicas de perdón y las salutaciones reverentes son, en esencia, similares al 
sacrificio. Si simultáneamente uno cae de rodillas o si incluso se echa al suelo ante el señor, 
eso quiere decir: “Mira, mi vida está en tu mano, yazgo ya destruido ante ti (idea de 
muerte), regálame pues la vida (renacimiento).”  

Cuando Seth llega al paraíso para pedir misericordia para su padre Adán, esparce 
tierra sobre su cabeza. “Polvo eres y en polvo te convertirás” dijo Dios al hombre. 
Rociándose la cabeza con tierra, Seth muestra que él ya se convirtió en polvo (vino a la 
tierra porque la tierra está sobre su cabeza). Del retorno al origen (tierra) surge sin embargo 
la nueva vida. 

 Una interesante simbología del origen del hombre desde la tierra nos la da la obra de 
K. Kohler,30 a la que quiero atenerme ahora. Las escrituras rabínicas conocen hombres de 
campo y hombres del bosque, metidos en la tierra hasta el ombligo y, a través de éste, 
reciben su alimento de la tierra. Estos seres parecidos a los hombres tienen también, como 
dice Maimónides en su comentario al Mishná, una voz parecida a la de los hombres. En 
árabe se llaman “homúnculo” u “hombre enano”. “Según Salomón Buber, esta criatura de 
fábula es una planta con forma humana cuya cabeza, semejante a la de los hombres, recién 
aparece después de arrancarla de la tierra.” Simeón de Sims31 opina que el animal sería 
idéntico a Jadua, con forma de calabaza y unido a la tierra a través de una larga soga 
crecida de la raíz. Nadie puede acercarse al animal más allá de la longitud de la soga, ya 
que si no será despedazado. Cortando la soga puede matarse al animal: emite entonces un 
fuerte chillido y muere. Está claro que este hombrecito-planta está en la tierra como un niño 
en el seno materno, unido por un cordón umbilical a su lugar de origen.  

Así como en el álgebra no se modifica lo esencial si designamos una magnitud con 
α o β, también para el inconsciente es lo mismo si simboliza lo esencial, aquí el origen 
del niño, en simbología de plantas o de personas. Así como nosotros, por ej; mediante la 
designación de las ondas respiratorias “Traube-Heringsche” destacamos igual participación 
a ambos investigadores en el descubrimiento, así lo hace el inconsciente con sus hombres-



plantas, hombres-animal y formas compuestas parecidas (véase Freud, La interpretación de 
los sueños).  

La planta grita como un niño al nacer. Este grito es un grito de muerte. En tanto 
permanece en la madre, el niño carece de vida independiente. En la mitología, la situación 
se denomina a menudo “muerte aparente” o “vida en las sombras”, como por ej. en el Reino 
de Proserpina, donde se tiene un vislumbre de la vida o una idea de la vida, donde todo está 
insinuado sólo como una sombra.  

En las “madres” no hay claro y oscuro, ningún arriba y abajo, ningunos contrastes, 
porque aún no se está diferenciado de la sustancia originaria, de la madre originaria. Recién 
con la diferenciación en un organismo independiente uno está consagrado a la vida y a la 
muerte (a la diferenciación retrospectiva). En la vida misma está el origen de la muerte, 
como en la muerte el de la vida. El desarrollo y nacimiento del hijo se produce a expensas 
de la madre, es la madre quien corre más peligro en el nacimiento. La madre es dañada. 
Para que no sea completamente aniquilada debe sustituirse el componente de muerte: debe 
haber un sacrificio. Se arranca la planta (se la pare) regando con sangre de víctimas de 
sacrificio o con orina. Éstos son todos productos de muerte (orina-excreta).  

En la antigüedad judía hay una planta de brillo encendido, baarah, y su raíz tiene la 
energía para ahuyentar a los demonios y a los espíritus de los muertos. Arrancar la raíz 
provoca la muerte instantánea y por ello se lo es lleva a cabo durante la noche, por un perro, 
derramando orina o sangre menstrual. La equiparación de la orina con la sangre menstrual 
demuestra que ambos productos son, por así decirlo, productos sexuales32 que contienen en 
sí la fuerza sanadora y fecundadora. La análoga hierba persa Haoma, (según Kohler un 
hombre planta o árbol venerado como dios, de poder mágico divino, una especie de árbol 
de la vida, en cuyo lugar tan frecuentemente figuran hierbas de la vida) es triturada durante 
la noche en el mortero invocando a Hades y a las tinieblas, y rociada con la sangre de un 
lobo sacrificado. La hierba Haoma servía para matar a los demonios. La bebida de Haoma 
confiere la inmortalidad y la fertilidad. Así como Jesús, fruto del árbol de la vida, debía 
morir para que él mismo resucitara y pudiera darle la vida a otros que se identifican con él, 
así también debe ser destruida la hierba divina Haoma, también un “hombre árbol”, para 
convertirse, como Jesús, en la semilla fecundadora, en la bebida fecundadora. Acorde con 
la peligrosidad de esta planta, la agricultura se considera peligrosa entre los árabes.33 Según 
la creencia árabe, cada año debe morir un trabajador al momento de la cosecha. La calidad 
mortífera del suelo también se le atribuye a los “hombres de la tierra”. De allí que la gente 
suela regar la tierra con la sangre de una ofrenda de paz.  

Por un lado, la tierra juega el rol de la madre que alimenta al hombrecito a través del 
cordón umbilical. Por consiguiente, el arrancar al niño es un nacimiento. Por otro lado, la 
tierra da frutos (hijos) como el árbol, frecuentemente pensado como masculino. En la 
simbología del árbol expliqué cómo coinciden niño y genitales,34 de ahí que el acto de parir 
también pueda ser un coito. 

 Agradezco al Señor Profesor Freud la información de que la circuncisión es un 
símbolo de la castración. Ciertos negros meridionales tienen la ceremonia de la castración, 
mientras que tribus emparentadas realizan la ceremonia de extracción de dos incisivos. Son 



ritos de sacrificios: uno se castra, es decir, mata simbólicamente la sexualidad en uno para 
no ser destruido de verdad. Sin destrucción ¡es imposible el devenir!  

Una mujer me comentaba que había soñado con su parto mientras se le extraía un 
diente durante la anestesia. No nos asombra cuando la extracción de dientes se presenta en 
los sueños como símbolo del parto. Pues bien, parto es = extracción dentaria = castración, 
es decir, la procreación es interpretada como castración. Tausk me contó un caso en el que 
el enfermo consideraba al coito directamente como castración: en ello el pene sería cortado 
en la vagina. La masturbación, sobre todo, es representada (en sueños) como extracción 
dentaria = castración. De acuerdo con ello puede formularse la ecuación: 

       coito                   

procreación ‹                        ›  = castración 

      nacimiento 

 

 La autodestrucción puede sustituirse a través de la destrucción de una víctima. En la 
concepción cristiana, Cristo padece la inmolación y muere, en lugar de los hombres, los que 
en la visión religiosa sufren simbólicamente con él. A través de esta autodestrucción 
figurativa se logra por así decirlo lo mismo que Cristo lograba a través de su 
autodestrucción, es decir, la resurrección. La autodestrucción se da en el modo de ver 
cristiano en la imagen del entierro, una vuelta a la madre tierra. La resurrección es 
renacimiento. 

 Plinio habla de una costumbre griega en la que “el tomado por muerto era 
considerado impuro hasta haber pasado un renacimiento simbólico” (Kohler). Como 
demuestra Liebrecht, el acto de renacer tiene lugar a través de una abertura redonda del 
techo, parecida al seno materno.  

En la India, el instrumento para volver a nacer es una vaca de oro. Se mete dentro de la 
vaca a quien renacerá y se lo saca nuevamente de la vagina de la vaca. Quien retorna ya 
puede entrar en Jerusalén o en la Meca, pero en lugar de exponerlo a colocarlo nuevamente 
en la madre, se sacrifica para él una oveja o una cabra. Eso demuestra que la víctima es 
tomada como una analogía del retorno al seno materno. Como menciona Kohler, el ritual 
del sacrificio sucede de la siguiente manera: “Antes de que entre por la puerta de la casa, 
se coloca con las piernas abiertas de modo que la víctima pueda estar entre medio. Luego 
se la pone sobre el lado izquierdo; el musulmán le dirige entonces la cabeza hacia el sur, o 
sea hacia la Meca, el cristiano en cambio hacia el este, es decir hacia Jerusalén, y se la 
degolla inmediatamente antes del umbral o sobre él. Cuando quien regresa es cristiano, se 
le dibuja a continuación sobre su frente la cruz, con un poco de sangre. Luego, pasando 
sobre la víctima y la sangre se adentra en la casa y trae las prendas que deberá llevar a la 
iglesia, donde las bendice el sacerdote.”  

La posición de la víctima entre las piernas abiertas de quien retorna al hogar 
corresponde a la posición del niño durante el parto. La cruz de sangre que se dibuja sobre la 



frente de quien regresa alude a la relación con la muerte de Cristo. Muere y renace como 
Cristo. 

 También este capítulo nos enseñó que el devenir procede de la destrucción. También 
aquí el progenitor = el Dios que da la vida, se transforma en un niño que es regresado al 
seno materno. La muerte en sí es terrible, la muerte al servicio del instinto sexual, o sea 
como su componente destructivo que conduce al devenir, es salvadora. La vida eterna, sin 
embargo, no le da la felicidad al hombre. Eso también lo vemos en la leyenda de la fuente 
de la vida. Cito de la leyenda de Alejandro (según Friedländer) un pasaje correspondiente: 
el cocinero de Alejandro halló por casualidad la fuente buscada. Es que quería enjuagar un 
pescado de aguas saladas cuando, de repente, el pescado revivió y se le escabulló.  

El propio cocinero se baña en la misma agua y alcanza de esta manera la inmortalidad, 
pero esta inmortalidad no le acarrea nada bueno: el rey, a quien le cuenta el milagro, se 
enfurece por no haberse enterado antes de esto y hace arrojar al cocinero, a quien no se 
puede matar, al mar. El cocinero se convierte en un peligroso demonio del mar, a quien 
(según otras leyendas) también se le ofrecen sacrificios. El cocinero, quien quería lograr la 
inmortalidad, es castigado, y este castigo consiste en que nuevamente es puesto en el agua, 
o sea en el elemento originario (seno materno35), y su energía vital, que no sufre 
destrucción alguna, se torna peligrosamente destructiva. La analogía del cocinero la hemos 
conocido en la planta alruna o en los peligrosos hombrecitos de la tierra, los que aún no han 
nacido. Matando a la hierba peligrosa se la vuelve sanadora (matar = nacimiento).  

Otro análogo del furioso cocinero que azota sin descanso en el agua es el holandés 
errante. También a Friedländer le llamó la atención esta analogía. Según Graf, este navegar 
incesante del holandés expresa su estado mental, en el que en vano anhela un objeto 
adecuado. El cocinero ansía la muerte y el holandés errante nos muestra que es una muerte 
erótica la que uno anhela, es decir, una muerte que conduzca al nuevo nacimiento, pues 
Senta y el holandés emergen entrelazados de las olas. 

 “Según una antigua tradición, en su salida del paraíso Adán no recibió una vara ( = 
árbol de la vida según Wünsche), sino un anillo geomántico con la cruz del mundo (   ), 
que transmitió a sus descendientes. A través de éstos llegó a Egipto y fue considerado el 
misterio de toda ciencia”36. Según Wünsche, en el lugar del árbol de la vida apareció el 
anillo. El anillo es por lo tanto, como el árbol, un símbolo de la génesis.  

Wünsche llama la atención aquí en el pasaje en “Reineke Fuchs” de Goethe, 
(canción 10, V, 7 y siguientes) que donde se habla del anillo de oro con tres palabras 
hebreas grabadas que el zorro finge haber destinado al rey, dice: Los tres nombres grabados 
los trajo Seth, el devoto, del paraíso, cuando buscaba el óleo de la misericordia. Como 
sabemos, Seth trae tres semillas de manzana o tres arroces del paraíso, desde los cuales 
luego se desarrolla el árbol de la vida.37 Las tres palabras grabadas en el anillo son por 
consiguiente símbolos de la fuerza del anillo para dar vida. Así, el anillo en el Canto de los 
Nibelungos lo entendemos en su significado como símbolo de la procreación y nueva 
creación, de la fuerza vital que causó la destrucción. 



 El mundo sólo puede ser salvado cuando la vida vuelve al origen, lo que se 
representa simbólicamente restituyendo el anillo (vida) a sus lugares de origen, de donde 
fue sacado. 

 En esta segunda parte me circunscribí a aportar algunas pruebas con la intención de 
ilustrar en ejemplos totalmente heterogéneos la aplicabilidad en la mitología de las ideas 
desarrolladas en la primera parte.  

Debe reservarse a una investigación más amplia y profunda, demostrar también en la 
producción mitológica o psicológica individual reciente el componente destructivo de la 
sexualidad. Considero sin embargo que mis ejemplos demuestran de manera 
suficientemente clara que, de acuerdo con las realidades biológicas, el instinto de 
procreación se compone también psicológicamente de dos componentes antagónicos y que 
por consiguiente es del mismo modo un instinto constructivo como destructivo.       

           

                                                 
 
NOTAS 
 
1 Al tiempo de escribir este trabajo no había aparecido aún “Die Sprache des Traumes” [“El lenguaje del 
sueño”] del Dr. Stekel. En su obra, el autor comprueba en numerosos sueños, que junto al deseo de vivir 
tenemos el deseo de morir. Al último lo interpreta como oposición al deseo existente en la esencia del instinto 
sexual.  
2 Transformaciones y símbolos de la libido. Este anuario, T. III. 
3 Según Freud, lo inconsciente es atemporal en la medida en que sólo se constituye de deseos, los que 
aparecen realizados para el presente. Freud: Interpretación de los sueños. 
4 Freud: “Über den Gegensinn der Urworte” [“Sobre el sentido antitético de las palabras primitivas”]. 
5 Acerca del contenido psicológico de un caso de esquizofrenia. Este anuario, T. III, p. 329 y siguientes. 
6 Compárese Spielrein: Schizophrenie [Esquizofrenia, Anuario III, T. I, Reflexiones finales. 
7 I.c. 
8 Ella también puede tener un fuerte afecto negativo en la representación de la tierra impura, cuando tiene en 
ello el sentimiento, o sea la relación tierra = yo. 
9 Compárese Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuβten. [El chiste y su relación con el 
inconsciente]. 
10 ¿Porqué el pintor no pinta siempre, por ej; la imagen de su querida madre, sino que eventualmente lleva a 
cabo un cuadro renacentista? La “censura” no nos prohibe amar a la madre en forma “sublimada”. 
11 Nosotros vivimos o, más bien, sólo observamos y sólo denominamos vivir a aquello que ya vivimos en 
nuestros antepasados.  
12 Jung, Symbole und Wandlungen der Libido. [Símbolos y transformaciones de la libido]. Anuario, III, 1ª 
mitad. 
13 Compárese mi trabajo, citado más arriba. 
14 Compárese Negelein: Das Pferd im Seelenglauben und Totenkult. [El caballo en la creencia en las almas y 
en el culto a los muertos]. 
15 Véase Otto Rank: Beiträge zum Narzissismus. [Aportes al narcisismo]. Anuario III, 1ª mitad. 
16 Sólo se piensa en besos y abrazos apasionados en muchachas jóvenes. Esta forma de amistad no llamativa 
para la mujer causaría una impresión muy extraña en el hombre. 
17 Véase Otto Rank: Lohengrinsage. Schriften zur angewandten Seelenkunde. [Lohengrinsage. Escritos para 
la psicología aplicada], editado por Freud. 
18 Ex oriente lux, Die Sagen vom Lebensbaum und Lebenswasser, altorient. Mythen. [Ex oriente lux, Las 
leyendas del árbol de la vida y del agua de la vida, mitos del antiguo oriente]. Por A. Wünsche, Leipzig 1905. 



                                                                                                                                                     
19 Riklin: “Wunscherfüllung und Symbolik im Märchen”. Schriften zur angewandten Seelenkunde. 
[“Realización del deseo y simbología en el cuento”. Escritos para la psicología aplicada]. 
20 Véase Imago de Spitteler. 
21 Über den psychologischen Inhalt eines Falles von Schizophrenie. [Acerca del contenido psicológico de un 
caso de esquizofrenia]. 
22 Wünsche observa que la muerte no proviene sin embargo del árbol de la vida, sino del árbol del 
conocimiento, pero muchas leyendas no diferencian entre el árbol del conocimiento y el árbol de la vida. 
Originariamente sólo hay un árbol de la vida.  
23 Según una leyenda, después de que se entera del mensaje de Dios, Adán grita: “Allí junto a mi tumba crece 
un árbol. Esto significó, ¡cuidado, que viste el árbol de la muerte! Mas cuando la bondad del cielo lo quiera, 
de mi polvo crecerá entonces como árbol de la vida”.  
24 Riklin: Wunscherfüllung und Symbolik in Märchenschriften zur angewandten Seelenkunde. [Realización 
de los deseos y simbología en obras de cuentos para la psicología aplicada]. 
25 La rama o el árbol figura aquí como un símbolo sexual masculino. En Lohengrinsage de Otto Rank hay 
reunidos numerosos ejemplos en los cuales se piensa al árbol como algo femenino. Esto es una prueba de la 
suposición de Stekel de la bisexualidad de los símbolos. 
26 Véase Das Nibelungenlied. [El canto de los Nibelungos], Max Burkhard, editado por Brandis. 
27 Schriften zur angewandten Seelenkunde. [Escritos para la psicología aplicada].  
28 Véase Rank: Lohengrinsage. Schriften zur angewandten Seelenkunde. [Lohengrinsage. Escritos para la 
psicología aplicada]. Editado por Freud. 
29 Revista de la Asociación etnográfica, 1901. Acerca de algunas ofrendas en Flachgau, Salzburgo. 
30 Un aporte a la mitología comparada de K. Kohler en Cincinnati. Singulares ideas y usos en la literatura 
bíblica y rabínica. Archivo de la Ciencia de la Religión, T. XIII, Cuaderno I. 
31 Kohler: I.c. 
32 Provienen aparentemente del mismo órgano. 
33 Curtis: Ursemit. Religión im Volksleben des heutigen Orients. [Semita primitivo. Religión en la vida 
popular del Oriente actual]. Edición alemana, 1903. Cita Kohler: I.c. 
34 Según las afirmaciones de Stekel. El pueblo buscará explicarse el proceso de la formación del niño luego de 
un coito, como que el hombre coloca el niño en la mujer. 
35 Véase Rank: Der Mythus von der Geburt des Helden. Schriften zur angewandten Seelenkunde. [El mito del 
nacimiento del héroe. Escritos para la psicología aplicada]. 
36 Wünsche: Vom Lebensbaum und Lebenswasser. [Acerca del árbol de la vida y del agua de la vida]. Según 
Wünsche, el árbol de la vida es en algunas leyendas = al árbol del conocimiento. Véase Nietzsche, para quien 
conocimiento es = amor, y otros. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



                                                                                                                                                     
(*) Titulo original: Die Destruktion als Ursache des Werdens, publicado en Jahrbuch für psychoanalytische 
und psychopathologische Forschungen IV. Bd, 1. Hälfte S. 465-503 Leipzig und Wien 1912. 
 
Notas a la Traducción: 
-Donde aparezca [ ], están las notas de la trad..  
-Los nombres, en general no han sido traducidos, (así  Brünhilde en lugar de Brunilda, Siegfried en lugar de 
Sigfrido, Sieglinde en lugar de Siglinda, Seth en lugar de Set). Algunas excepciones: Adán, Cristo, holandés 
errante. 
- “Eros y Tantalos” se lo dejó como estaba en el documento de origen . Al igual que Thanatos  -la muerte, 
hijo de Nyx, hermano de Hypnos- Tantalos también es personaje de la mitología griega,  hijo de Zeus, que 
por haber ofendido a  los dioses fue precipitado a los infiernos y condenado a un hambre y sed devoradoras, 
que no podía satisfacer.  
 
 
 


